
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 141-150, 2025-1

Antonio Banfi e la pedagogia critica. Razionalismo, 
educazione e nuove sfide nell’era digitale 

giovanBattista treBisacce (0009-0004-2368-4123)

Professore associato di Pedagogia generale e Filosofia dell’educazione – Università della Calabria 

Corresponding author: giovanbattista trebisacce@unical.it

Abstract. The article proposes a reinterpretation of Antonio Banfi’s thought in light 
of today’s educational challenges, particularly regarding digitalization, the centrality 
of the body, and citizenship. By situating Banfi within twentieth-century philosophy, 
the essay demonstrates how his critical rationalism and the notion of the “culture of 
crisis” may serve as heuristic frameworks for rethinking the autonomy of pedagogy 
and its formative mission in the algorithmic age. The hypothesis is that Banfi’s 
problematicism allows the elaboration of a new pedagogical humanism, conceived as 
digital transcendentalism, aimed at preserving freedom and dignity in technological 
society.

Keywords. Antonio Banfi - Critical rationalism - Education - Problematic pedagogy - 
Digital citizenship - Body - Pedagogical humanism.

Introduzione 

La figura di Antonio Banfi occupa un posto centrale, benché non ancora pienamen-
te riconosciuto, nella storia della filosofia e della pedagogia italiane del Novecento. L’ori-
ginalità del suo pensiero consiste nell’aver saputo elaborare una via alternativa e critica 
rispetto alle due grandi correnti dominanti del suo tempo: da un lato, l’egemonia neoi-
dealista di Croce e Gentile, che riduceva l’educazione a momento derivato di un siste-
ma speculativo; dall’altro, il riduzionismo positivista, che piegava l’esperienza conoscitiva 
alle logiche di una razionalità empirico-scientifica, incapace di cogliere la ricchezza e la 
problematicità della cultura.

Banfi costruisce la sua filosofia a partire da un rifiuto consapevole di queste polarità. 
Il suo razionalismo critico non è un compromesso, ma una nuova postura della ragione, 
concepita come coscienza della problematicità, capace di abitare la crisi senza dissolversi 
nel relativismo e senza irrigidirsi nel dogmatismo. La crisi non è per Banfi una parentesi 
o un incidente, bensì la condizione permanente della cultura moderna: un orizzonte
instabile in cui il pensiero deve continuamente verificarsi, rinnovarsi e aprirsi a nuove
possibilità interpretative.

Dal positivismo Banfi accoglie la serietà metodologica e il rispetto per la dimensio-
ne scientifica del sapere, ma rifiuta la tentazione riduzionista di ridurre l’uomo a mero 



142

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giovanbattista Trebisacce

oggetto di osservazione. Dell’idealismo valorizza l’istanza unitaria e la centralità dello 
spirito, ma ne respinge l’assolutizzazione, la chiusura sistematica e la cancellazione della 
pluralità del reale. La sua filosofia nasce da questa duplice distanza critica: un pensiero 
che si definisce più per le sue aperture che per le sue chiusure, più come metodo che 
come dottrina compiuta. In ciò consiste la sua modernità1.

Il dialogo internazionale che Banfi intrattiene con le correnti europee rafforza que-
sta postura. La fenomenologia husserliana gli suggerisce l’attenzione alla descrizione 
rigorosa dell’esperienza e alla coscienza intenzionale, pur senza accogliere la prospettiva 
trascendentale di Husserl; il marxismo gli offre una chiave di lettura della storia e del-
la società, ma da lui sempre interpretata in chiave non dogmatica, come stimolo criti-
co e non come sistema chiuso2. Banfi riesce così a tessere un orizzonte filosofico aperto, 
che intreccia rigore e storicità, coscienza critica e tensione progettuale, senza mai cadere 
nell’adesione acritica a un unico paradigma.

È proprio questa apertura che spiega la portata pedagogica della sua filosofia. Se 
la ragione è coscienza critica della cultura, e se la cultura si trasmette, si rinnova e si 
trasforma attraverso l’educazione, allora la pedagogia diventa inevitabilmente uno dei 
luoghi privilegiati del pensiero banfiano. Essa non può più essere considerata disciplina 
ancillare, subordinata a istanze filosofiche, politiche o religiose, ma deve acquisire uno 
statuto autonomo, fondato sull’esperienza educativa nella sua problematicità e storicità. 
La pedagogia banfiana si pone così come alternativa radicale alle prospettive dominanti 
del suo tempo: all’attualismo gentiliano, che riduceva l’educazione ad atto dello Spirito, e 
al crocianesimo, che la relegava a funzione marginale e derivata rispetto all’attività etico-
estetica. In entrambi i casi, l’educazione non godeva di autonomia, ma era pensata come 
semplice emanazione di un principio filosofico assoluto.

Per Banfi, al contrario, l’educazione è esperienza originaria, complessa, contradditto-
ria, irriducibile a schema o a dogma. La pedagogia diventa allora coscienza critica dell’e-
ducazione, luogo di elaborazione filosofica che riconosce nella crisi non un ostacolo da 
rimuovere ma una condizione da abitare3. Questa intuizione segna una frattura rispetto 
alla tradizione filosofica dominante in Italia, ma anche un’anticipazione di prospettive 
che si svilupperanno successivamente nella pedagogia critica contemporanea, da Paulo 
Freire a Franco Cambi, fino ai dibattiti più recenti sulla cittadinanza digitale e l’educa-
zione alla complessità.

Collocare Banfi nel suo tempo significa anche comprendere la funzione civile e poli-
tica del suo pensiero. Allievo di Piero Martinetti e maestro di generazioni di intellettuali, 
egli rappresenta una figura di riferimento per la cosiddetta “Scuola di Milano”, che sep-
pe coniugare la riflessione filosofica con l’impegno democratico e civile. La sua filosofia, 
infatti, non si limita a un esercizio speculativo, ma si traduce in un’etica della responsa-
bilità intellettuale: pensare criticamente significa assumersi la responsabilità di formare 
coscienze libere, capaci di non piegarsi né al conformismo ideologico né alla riduzione 
tecnocratica del sapere.

Questa prospettiva spiega perché la sua lezione risulti oggi di straordinaria attualità. 

1 Trebisacce G. B., Antonio Banfi e la pedagogia, Cosenza, Jonia Editrice, 2005.
2 Trebisacce G. B., La pedagogia tra razionalismo critico e marxismo, Roma, Anicia, 2008.
3 Trebisacce G. B., Banfi e il pragmatismo in Cambi F. (a cura di), La ricerca educativa nel neopragmatismo ameri-
cano, Roma, Armando editore, 2002.



143

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)

Antonio Banfi e la pedagogia critica

Così come il razionalismo critico rappresentò nel suo tempo un antidoto al dogmatismo 
idealista e al riduzionismo positivista, esso può oggi offrire un orientamento per affron-
tare le sfide educative della società digitale. Viviamo in un’epoca in cui la razionalità 
algoritmica tende a sostituirsi alla coscienza critica, in cui la corporeità viene margina-
lizzata a favore di simulacri e interfacce, in cui la cittadinanza deve essere ripensata alla 
luce di nuovi spazi pubblici virtuali. In un simile scenario, la lezione banfiana appare 
quanto mai necessaria: educare significa formare alla libertà e alla responsabilità, non 
all’adattamento passivo; insegnare a interrogare la crisi, non a fuggirla; rendere i soggetti 
capaci di discernere e di decidere, non di subire.

Come ha osservato Mario Caligiuri riflettendo sul rapporto tra educazione e socie-
tà dell’informazione, in un mondo in cui l’informazione è diventata l’arma principale, 
la formazione culturale rappresenta la condizione necessaria della democrazia»⁵. Questo 
monito, collocato accanto alla lezione banfiana, ci fa comprendere come la pedagogia cri-
tica non sia un lusso intellettuale, ma un’urgenza civile. In un’epoca segnata dall’abbon-
danza di dati e dalla povertà di senso, la pedagogia deve assumersi il compito di custodi-
re la dignità dell’uomo e di orientare la cultura verso finalità emancipative. In tal modo, 
la riflessione banfiana non si limita a un interesse storiografico, ma diventa chiave inter-
pretativa per comprendere e orientare il nostro presente. 

È da questa introduzione che prende avvio il percorso del presente contributo: 
ricostruire la lezione filosofico-pedagogica di Banfi, attualizzarne le categorie alla luce 
delle sfide digitali, corporee e civiche del nostro tempo, e delineare le linee di un nuovo 
umanesimo pedagogico critico, capace di custodire libertà e responsabilità nell’età degli 
algoritmi.

1. Razionalismo critico e fondamenti pedagogici

Il razionalismo critico di Antonio Banfi non va inteso come una costruzione mera-
mente speculativa o come un semplice apparato categoriale; esso rappresenta piuttosto 
un metodo vivo, un orientamento epistemologico e insieme etico, capace di tradursi 
in conseguenze decisive per la pedagogia. Lungi dall’essere una forma di razionalismo 
astratto o dogmatico, il suo è un razionalismo che si riconosce storico, situato, aperto, 
consapevole del limite che accompagna ogni sapere umano. La ragione, per Banfi, non è 
mai possesso stabile di verità definitive, ma coscienza della problematicità della cultura, 
esercizio continuo di critica, di verifica e di discernimento.

Questa impostazione ha implicazioni dirette sul piano educativo. Se la ragione non 
coincide con un sistema chiuso, ma con una coscienza critica che si rinnova nella crisi, 
allora anche l’educazione non può ridursi a trasmissione di dogmi né a inculcazione di 
certezze preconfezionate. Essa diventa, piuttosto, processo formativo nel quale il sogget-
to impara ad affrontare l’incertezza, a sostare nella problematicità, a trasformare la crisi 
in occasione di crescita. L’educazione autentica nasce, in questa prospettiva, dalla con-
sapevolezza che il sapere è sempre provvisorio, che la cultura è attraversata da fratture 
e tensioni, e che la libertà si esercita non nell’adesione passiva a verità già date, ma nella 
responsabilità del dubbio e della ricerca.

La pedagogia problematica, così come emerge dalle riflessioni di Banfi, si configu-
ra pertanto come un sapere autonomo. Non dipende da principi metafisici esterni, né 



144

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giovanbattista Trebisacce

si lascia catturare da ideologie politiche o religiose che pretendono di piegarla a finalità 
eterodirette. Trova invece la sua giustificazione nell’esperienza educativa stessa, la quale 
si presenta costantemente come incompiuta, aperta, dinamica. Educare, allora, significa 
accompagnare la persona a vivere nella crisi e non a eluderla, ad assumere i saperi in for-
ma critica e non a recepirli passivamente, a costruirsi nella libertà e non a conformarsi 
in maniera acritica alle pressioni culturali o sociali.

Il valore pedagogico del razionalismo critico diventa più evidente se lo si colloca nel 
confronto con le posizioni dominanti del suo tempo. Nell’attualismo gentiliano, l’educa-
zione era identificata con l’atto dello Spirito: un processo di autocomprensione dell’Asso-
luto che escludeva la storicità, negava la problematicità e annullava la pluralità. In Cro-
ce, invece, l’educazione risultava subordinata all’attività etico-estetica, ridotta a funzione 
secondaria del divenire spirituale, priva di statuto autonomo. Banfi rompe con entrambe 
queste prospettive: l’educazione, per lui, è esperienza originaria e irriducibile a deriva-
zioni esterne, ed è la pedagogia la disciplina che deve elaborarne la coscienza critica. Ne 
consegue una visione della pedagogia come sapere filosofico a pieno titolo, dotato di una 
propria dignità epistemologica. Essa non è tecnica dell’istruzione né mera applicazio-
ne pratica di principi filosofici, ma sapere critico che interpreta, problematizza e orien-
ta l’esperienza educativa. La pedagogia banfiana non si accontenta di descrivere ciò che 
accade nelle pratiche scolastiche, né di prescrivere comportamenti sulla base di modelli 
precostituiti. Essa è piuttosto la coscienza riflessiva dell’educazione, capace di renderne 
visibile la problematicità e di guidarne l’evoluzione.

È in questo senso che la pedagogia banfiana può essere definita “critica”: non perché 
si limiti a denunciare o a contestare, ma perché assume il compito di formare coscienze 
capaci di ricerca, di libertà e di responsabilità. Educare significa allora creare condizioni 
affinché l’individuo non diventi semplice ingranaggio di un sistema, ma soggetto in gra-
do di interrogare se stesso e il proprio tempo. La libertà, qui, non è intesa come arbitrio 
individuale, ma come capacità di discernere nella crisi, di aprirsi al nuovo, di rifiutare 
ogni dogmatismo.

Questo nucleo rende particolarmente attuale il pensiero di Banfi. In un mondo come 
il nostro, in cui la tecnologia e gli algoritmi sembrano pretendere di prevedere e orienta-
re i comportamenti umani, il razionalismo critico ci ricorda che la libertà non può mai 
essere delegata a una logica impersonale, ma si gioca nella coscienza della problematicità. 
La ragione critica diventa allora una forma di resistenza contro ogni tentativo di riduzio-
ne dell’umano a pura funzione tecnica o statistica.

Come osserva Mario Caligiuri in una riflessione che sembra dialogare direttamente 
con la lezione banfiana, «la più grande emergenza democratica del nostro tempo è quella 
educativa»4. In un contesto in cui l’informazione si trasforma in potere e in cui l’igno-
ranza diventa terreno fertile per le nuove forme di manipolazione, la pedagogia critica 
si rivela la prima condizione di una cittadinanza consapevole. È proprio la prospettiva 
banfiana – che riconosce nell’educazione un sapere autonomo e nella crisi una condizio-
ne generativa – a offrire le categorie per affrontare la complessità della società digitale e 
globale.

La pedagogia, fondata sul razionalismo critico, non può allora ridursi né a didattica 

4 Caligiuri M., Maleducati. Educazione, disinformazione e democrazia in Italia, Roma, Luiss, 2024. 



145

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)

Antonio Banfi e la pedagogia critica

funzionale né a tecnica di trasmissione. Essa è chiamata a essere coscienza critica dell’e-
ducazione e, insieme, laboratorio di umanizzazione, in cui si forma la capacità di discer-
nere, di dialogare, di resistere all’omologazione. È questa la via che rende Banfi non sol-
tanto un autore della storia della filosofia, ma un interlocutore vivo della pedagogia con-
temporanea.

2. Attualizzazione: digitale, corpo e cittadinanza 

La lezione banfiana acquista oggi una straordinaria forza se la si mette in dialogo 
con le sfide educative della contemporaneità. Non si tratta soltanto di celebrare la sua 
capacità di opporsi ai dogmatismi del suo tempo, ma di mostrare come il suo metodo 
critico sia ancora uno strumento per interpretare un mondo in rapido mutamento. La 
rivoluzione digitale, la smaterializzazione del corpo e la trasformazione della cittadi-
nanza sono i tre grandi banchi di prova sui quali la pedagogia è chiamata a misurarsi. 

La digitalizzazione non rappresenta più una variabile esterna al processo formativo, 
ma ne costituisce l’ambiente stesso. Essa non solo introduce nuovi strumenti, ma modi-
fica le strutture cognitive, i linguaggi, i modi di percepire il tempo e lo spazio. Come 
osserva Luciano Floridi, «viviamo in una condizione di onlife, in cui la distinzione tra 
reale e virtuale si fa porosa e instabile»5. Questo scenario produce opportunità ma anche 
rischi: l’informazione diventa potere, i dati diventano capitale, e l’apprendimento rischia 
di ridursi a un processo algoritmico di adattamento. Byung-Chul Han ha parlato, in que-
sto senso, di “infocrazia”, mostrando come il dominio dei dati e della trasparenza assolu-
ta finisca per dissolvere l’alterità e ridurre la libertà6.

Se ci poniamo da un punto di vista pedagogico, la sfida non è quella di introdur-
re più tecnologia nella scuola, ma di sviluppare capacità critiche che permettano di 
comprenderne presupposti, logiche e conseguenze. La lezione banfiana ci ricorda che 
la ragione è coscienza critica della problematicità: in un mondo governato dagli algo-
ritmi, questo significa insegnare a leggere dietro le interfacce, a riconoscere che nes-
sun dato è neutrale, a custodire spazi di autonomia e di decisione. Come osserva 
Mario Caligiuri, formare cittadini digitali senza fornire loro strumenti critici significa 
lasciarli esposti alla manipolazione. L’educazione digitale, allora, non è addestramen-
to tecnico, ma formazione di coscienze vigili, capaci di orientarsi nella complessità. 

Accanto alla questione digitale si colloca quella del corpo. La modernità pedagogica, 
a partire da Dewey, aveva già posto in evidenza l’importanza del fare e dell’esperienza, 
mostrando che l’apprendimento non è mai puro atto intellettuale, ma coinvolge la tota-
lità della persona7. Merleau-Ponty ha approfondito questa intuizione, mostrando che il 
corpo non è semplice strumento, ma apertura originaria al mondo, condizione stessa 

5 Floridi L., La quarta rivoluzione. Come l’infosfera sta trasformando il mondo, Milano, Raffaello Cor-
tina, 2017.
6 Cfr. Byung-Han C. (2022) Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, Torino, Einaudi, 2024.
7 Cfr. Dewey J., Democrazia e educazione (1916), Firenze, La Nuova Italia, 1949.



146

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giovanbattista Trebisacce

della percezione e della conoscenza8. La società digitale, tuttavia, tende a marginalizzare 
questa centralità, riducendo il corpo a immagine, a interfaccia, a simulacro.

In questo quadro, la pedagogia deve riaffermare con forza la dimensione corpo-
rea dell’educazione. Come ha osservato Franco Cambi, «il corpo è il primo e più radica-
le mediatore educativo»9: esso costituisce il terreno in cui si radicano affettività, relazio-
nalità, creatività. Custodire la centralità del corpo significa resistere al rischio di ridurre 
l’educazione a trasmissione di informazioni, riaffermando che la formazione è esperienza 
incarnata, incontro, presenza. In questo senso, la lezione banfiana – attenta alla storicità e 
alla concretezza – ci invita a non dimenticare che l’educazione è sempre ancorata al vissu-
to corporeo, e che ogni tentativo di smaterializzarla comporta una perdita irrimediabile. 

Infine, il nodo della cittadinanza. Dewey aveva già compreso che la demo-
crazia non è soltanto un regime politico, ma una forma di vita, una pratica quo-
tidiana di cooperazione e di dialogo. Nell’epoca digitale, questa intuizione assu-
me nuova rilevanza: la cittadinanza non può più essere definita solo in termi-
ni giuridici, ma deve comprendere la capacità di abitare lo spazio pubblico vir-
tuale. Ciò implica riconoscere i rischi di sorveglianza e manipolazione, ma anche 
saper cogliere le possibilità di partecipazione e di costruzione collettiva del sapere. 

Paulo Freire ci ricorda che «nessuna educazione è neutrale: essa o riproduce le logi-
che del dominio o diventa pratica di libertà»10. Applicata al contesto attuale, questa affer-
mazione significa che la cittadinanza digitale non può ridursi a un insieme di compe-
tenze tecniche, ma deve tradursi in capacità critica, discernimento, responsabilità. Come 
sottolinea Martha Nussbaum, educare alla cittadinanza oggi significa coltivare le capaci-
tà di empatia, di immaginazione e di responsabilità globale11. Senza queste dimensioni, 
il rischio è che la cittadinanza si riduca a mera appartenenza formale, priva di spessore 
etico e pedagogico.

Digitale, corpo e cittadinanza non sono tre ambiti distinti, ma dimensioni intreccia-
te di un unico problema: come salvaguardare la centralità dell’umano nell’epoca degli 
algoritmi. Il pensiero banfiano, con la sua insistenza sulla problematicità e sulla crisi, ci 
fornisce la bussola per affrontare questa sfida. Non si tratta di fuggire il digitale né di 
esaltarlo, ma di abitarlo criticamente; non di contrapporre il corpo alla tecnologia, ma di 
affermarne la necessità come radicamento dell’esperienza; non di ridurre la cittadinanza 
a competenza tecnica, ma di intenderla come pratica critica di libertà.

3. Umanesimo pedagogico e trascendentalismo digitale 

Ogni epoca ha posto alla pedagogia la domanda fondamentale sull’idea di uomo 
da formare. La paideia greca rappresentava l’ideale dell’educazione del cittadino libero, 
orientata alla vita della polis; l’umanesimo rinascimentale celebrava la dignità e la 

8 Cfr. Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione (1945), Milano, Bompiani, 2003.
9 Cfr. Cambi F., Manuale di storia della pedagogia, Roma-Bari, Laterza, 20018.
10 Freire P., Pedagogia degli oppressi (1970), Torino, EGA, 2018.
11 Nussbaum M., Coltivare l’umanità (1998), Roma, Carocci, 2006.



147

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)

Antonio Banfi e la pedagogia critica

creatività dell’individuo, fondando la possibilità di un sapere universale che restituisse 
centralità all’uomo; l’Illuminismo affermava l’autonomia della ragione e l’educazione 
come emancipazione dal dominio dell’ignoranza e della superstizione. Oggi, nell’era 
della digitalizzazione e dell’intelligenza artificiale, la domanda si ripropone in termini 
nuovi e radicali: cosa significa educare l’uomo in un mondo in cui l’algoritmo pretende 
di anticipare e persino determinare le sue scelte?

È in questo scenario che l’eredità banfiana si rivela ancora una volta feconda. La 
nozione di razionalismo critico, lungi dall’essere un artificio concettuale, diventa la chia-
ve per pensare un nuovo umanesimo pedagogico, capace di custodire la dignità della 
persona proprio là dove essa sembra minacciata. Non si tratta di proporre un ritorno 
nostalgico a forme di umanesimo classico, incapaci di misurarsi con le nuove condizioni 
tecnologiche, ma di dar vita a un umanesimo critico, radicato nella consapevolezza della 
crisi e aperto alla trasformazione. Possiamo chiamare questo progetto trascendentalismo 
digitale: non un sistema compiuto, ma una ricerca delle condizioni che rendono possibile 
un’educazione autenticamente umana nell’età della tecnica.

Il riferimento al trascendentalismo richiama inevitabilmente Kant, per il quale l’e-
sperienza è resa possibile da forme a priori della sensibilità e dell’intelletto, e Husserl, 
che indagava le strutture intenzionali della coscienza. Eppure, nell’interpretazione peda-
gogica qui proposta, il trascendentalismo digitale si distingue da entrambi: non cer-
ca condizioni universali e atemporali, ma riconosce condizioni storiche e situate. La 
domanda diventa: quali sono oggi le condizioni che permettono all’uomo di educarsi alla 
libertà in un mondo dominato da logiche algoritmiche?

Tre, in particolare, appaiono decisive.	   

1. La centralità della persona: nessun algoritmo può esaurire la singolarità di una 
biografia, la ricchezza di una storia di vita, la dignità irripetibile di un individuo. L’e-
ducazione deve riaffermare questa centralità contro ogni tentazione riduzionista. Come 
scrive Cambi, «la pedagogia non può mai dimenticare l’uomo nella sua interezza, pena la 
perdita del suo stesso statuto»12. 

2. La comunità: contro la frammentazione sociale prodotta dal digitale, l’educazione 
deve costruire spazi di incontro reale, di responsabilità reciproca, di dialogo autentico. 
Bauman ha descritto la nostra come una società liquida, in cui i legami si dissolvono 
facilmente13: la pedagogia deve allora diventare laboratorio di relazioni stabili e significa-
tive.

3. La trascendenza educativa: ogni processo educativo si apre sempre oltre se stes-
so, verso l’imprevedibile, verso ciò che non è programmabile. È ciò che nessun algorit-
mo può replicare: la capacità dell’educazione di generare novità, di creare possibilità non 
previste, di custodire l’elemento creativo e trascendente dell’umano.

Questa visione trova un naturale punto di convergenza nelle sfide poste dall’Agen-
da 2030 delle Nazioni Unite. Il Goal 4 richiama esplicitamente la necessità di «garantire 
un’istruzione di qualità, equa ed inclusiva, e opportunità di apprendimento permanente 

12 Cambi F., Manuale di storia della pedagogia, cit.
13 Cfr. Bauman Z., Vita liquida (2005), Roma-Bari, Laterza, 2006.



148

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giovanbattista Trebisacce

per tutti». Ma tale obiettivo non va letto solo in termini di accesso quantitativo all’istru-
zione: esso implica un profondo rinnovamento pedagogico. Educare alla qualità significa 
formare alla criticità, non alla mera competenza; educare all’inclusione significa abbat-
tere barriere non solo fisiche ma anche digitali, garantendo a ciascuno la possibilità di 
partecipare alla vita sociale; educare alla sostenibilità significa riconoscere che la cultura 
e l’educazione sono beni comuni, risorse da custodire e non da mercificare.

In questo senso, la prospettiva banfiana offre un contributo decisivo: la pedagogia, 
in quanto coscienza critica della cultura, può diventare uno strumento per interpretare e 
realizzare concretamente gli obiettivi dell’Agenda 2030. Mario Caligiuri, parlando della 
società dell’informazione, sottolinea che «educare oggi significa formare coscienze capaci 
di orientarsi nel diluvio informativo, pena la riduzione della democrazia a simulacro»14. 
Questa affermazione si collega direttamente al Goal 4.7, che invita a promuovere «com-
petenze necessarie per lo sviluppo sostenibile, compresi stili di vita sostenibili, diritti 
umani, uguaglianza di genere, promozione di una cultura di pace e non violenza, cittadi-
nanza globale e valorizzazione della diversità culturale».

Un trascendentalismo digitale, inteso in senso pedagogico, non può che coincide-
re con questa visione: formare cittadini globali capaci di discernimento critico, dotati 
di strumenti per abitare la complessità tecnologica e sociale, radicati nel corpo e nella 
comunità, ma aperti all’universale. Non è un progetto utopico, bensì una pratica educati-
va che, facendo propria la lezione banfiana, assume la crisi come orizzonte e la trasforma 
in occasione di libertà.

Conclusioni 

L’attualità del pensiero di Antonio Banfi non si misura soltanto nella sua capacità 
di aver criticato, nel contesto del Novecento, i dogmatismi dominanti; la sua eredità più 
viva consiste nell’aver indicato una via per pensare la pedagogia come coscienza critica 
dell’educazione, capace di abitare la crisi senza fuggirla e senza subirla. È questa postura 
che oggi ci appare indispensabile, nel momento in cui la tecnica e l’algoritmo si propon-
gono come nuove forme di razionalità assoluta, apparentemente neutre e inevitabili, ma 
in realtà profondamente normative e condizionanti.

Banfi ci invita a non cercare nella ragione un possesso definitivo, ma un metodo 
aperto, un esercizio di discernimento che assume il limite come risorsa. Trasposto sul 
piano pedagogico, questo significa che l’educazione non deve mai ridursi a riproduzione 
di saperi, ma deve restare un processo vivo, orientato a formare soggetti liberi e respon-
sabili, capaci di resistere all’omologazione e di aprire possibilità nuove. In un’epoca in 
cui la scuola rischia di essere travolta dall’ossessione della performance e della misurabi-
lità, il richiamo banfiano alla problematicità appare come un invito a restituire alla for-
mazione il suo respiro critico e creativo.

Se consideriamo le tre sfide centrali del presente – il digitale, il corpo e la cittadinanza 
– comprendiamo come la pedagogia debba porsi oggi come presidio di umanità. Il digita-
le non è soltanto una risorsa, ma un ambiente che può diventare dispositivo di controllo 
e di riduzione della libertà: educare significa qui insegnare a comprendere i meccanismi, 

14 Caligiuri M., Maleducati …, cit.



149

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)

Antonio Banfi e la pedagogia critica

a resistere alla seduzione del dato, a rivendicare la dignità del pensiero critico. Il corpo, 
minacciato da processi di smaterializzazione, deve essere restituito al centro della scena 
educativa come radice di ogni esperienza, come luogo della relazione e della creatività. La 
cittadinanza, infine, deve essere ripensata come pratica quotidiana di libertà responsabile: 
non basta parlare di diritti, occorre formare coscienze capaci di esercitarli criticamente, 
anche negli spazi virtuali in cui oggi si gioca gran parte della vita collettiva.

In questa prospettiva, il compito della pedagogia appare chiaro: costruire un nuo-
vo umanesimo, che non sia il rimpianto di un passato perduto, ma l’elaborazione di un 
futuro possibile. Un umanesimo critico, che riconosca la crisi come condizione costitu-
tiva della modernità e che faccia della problematicità la sua forza. È questo ciò che ho 
definito trascendentalismo digitale: un orizzonte di riflessione che cerca le condizioni per 
rendere ancora possibile l’educazione come pratica di libertà nell’età degli algoritmi.

Si tratta di un compito teorico e insieme pratico. Teorico, perché richiede alla peda-
gogia di ridefinire il proprio statuto in dialogo con le scienze e con la filosofia, senza 
mai ridursi a tecnica di trasmissione. Pratico, perché implica scelte educative concrete: 
ripensare la scuola come laboratorio di cittadinanza critica, valorizzare il corpo come 
esperienza di relazione e di apprendimento, formare cittadini digitali capaci di discer-
nimento e non semplici utenti. Come sottolinea Paulo Freire, «nessuna educazione è 
neutrale»15: essa o riproduce l’ordine esistente o apre spazi di emancipazione.

Anche l’Agenda 2030 ci ricorda che l’educazione non è un settore tra gli altri, ma la 
chiave per uno sviluppo sostenibile e umano. Il Goal 4 parla di istruzione di qualità, equa 
e inclusiva, ma dietro queste parole si cela una sfida pedagogica radicale: garantire che l’e-
ducazione non perda la sua vocazione critica, che resti spazio di umanizzazione e non di 
adattamento passivo. In questo senso, l’incontro tra la lezione banfiana e le prospettive glo-
bali ci consegna un compito comune: custodire la dignità dell’uomo nell’età della tecnica.

La conclusione non può che essere, allora, un rilancio. Banfi non ci ha lasciato un 
sistema, ma un metodo: abitare la crisi, farne occasione di rinnovamento, custodire 
la libertà nella coscienza della problematicità. È questo il compito che oggi spetta alla 
pedagogia. Non un sapere marginale, ma coscienza critica della cultura; non disciplina 
secondaria, ma presidio dell’umano; non semplice apparato teorico, ma pratica di libertà. 
Nell’epoca degli algoritmi, questa lezione appare più che mai urgente: solo una pedagogia 
critica, fondata sulla ragione problematica, può custodire la speranza di un futuro in cui 
l’uomo non sia ridotto a dato, ma resti persona, capace di libertà, di responsabilità e di 
incontro con l’altro.

Riferimenti bibliografici

Bauman Z., Vita liquida, 2005, tr. it., Roma-Bari, Laterza, 2006.
Byung-Han C. Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, 2022, tr. it., Torino, 

Einaudi, 2024.
Caligiuri M.,  Maleducati. Educazione, disinformazione e democrazia in Italia, Roma, 

Luiss, 2024.

15 Freire P., Pedagogia degli oppressi, cit.



150

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giovanbattista Trebisacce

Cambi F., Manuale di storia della pedagogia, Roma-Bari, Laterza, 20018.
Dewey J., Democrazia e educazione, 1916, tr. it., Firenze, La Nuova Italia, 1949.
Floridi L.,  La quarta rivoluzione. Come l’infosfera sta trasformando il mondo, Milano, 

Raffaello Cortina, 2017.
Freire P., Pedagogia degli oppressi, 1970, tr. it., Torino, EGA, 2018.
Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione, 1945, tr. it., Milano, Bompiani, 2003.
Nussbaum M. C., Coltivare l’umanità, 1998, tr. it., Roma, Carocci, 2006.
Trebisacce G. B., Antonio Banfi e la pedagogia, Cosenza, Jonia Editrice, 2005.
Trebisacce G. B., La pedagogia tra razionalismo critico e marxismo, Roma, Anicia, 2008.
Trebisacce G. B., Banfi e il pragmatismo in F. Cambi (a cura di), La ricerca educativa nel 

neopragmatismo americano, Roma, Armando editore, 2002.


