wren acesss Studi sulla Formazione: 28, 141-150, 2025-1
E:
0] DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)

Antonio Banfi e la pedagogia critica. Razionalismo,
educazione e nuove sfide nell’era digitale

GIOVANBATTISTA TREBISACCE (0009-0004-2368-4123)

Professore associato di Pedagogia generale e Filosofia dell'educazione — Universita della Calabria

Corresponding author: giovanbattista trebisacce@unical.it

Abstract. The article proposes a reinterpretation of Antonio Banfi’s thought in light
of today’s educational challenges, particularly regarding digitalization, the centrality
of the body, and citizenship. By situating Banfi within twentieth-century philosophy,
the essay demonstrates how his critical rationalism and the notion of the “culture of
crisis” may serve as heuristic frameworks for rethinking the autonomy of pedagogy
and its formative mission in the algorithmic age. The hypothesis is that Banfi’s
problematicism allows the elaboration of a new pedagogical humanism, conceived as
digital transcendentalism, aimed at preserving freedom and dignity in technological
society.

Keywords. Antonio Banfi - Critical rationalism - Education - Problematic pedagogy -
Digital citizenship - Body - Pedagogical humanism.

Introduzione

La figura di Antonio Banfi occupa un posto centrale, benché non ancora pienamen-
te riconosciuto, nella storia della filosofia e della pedagogia italiane del Novecento. Lori-
ginalita del suo pensiero consiste nell’aver saputo elaborare una via alternativa e critica
rispetto alle due grandi correnti dominanti del suo tempo: da un lato, 'egemonia neoi-
dealista di Croce e Gentile, che riduceva I'educazione a momento derivato di un siste-
ma speculativo; dall’altro, il riduzionismo positivista, che piegava l'esperienza conoscitiva
alle logiche di una razionalita empirico-scientifica, incapace di cogliere la ricchezza e la
problematicita della cultura.

Banfi costruisce la sua filosofia a partire da un rifiuto consapevole di queste polarita.
Il suo razionalismo critico non € un compromesso, ma una nuova postura della ragione,
concepita come coscienza della problematicita, capace di abitare la crisi senza dissolversi
nel relativismo e senza irrigidirsi nel dogmatismo. La crisi non ¢ per Banfi una parentesi
o un incidente, bensi la condizione permanente della cultura moderna: un orizzonte
instabile in cui il pensiero deve continuamente verificarsi, rinnovarsi e aprirsi a nuove
possibilita interpretative.

Dal positivismo Banfi accoglie la serieta metodologica e il rispetto per la dimensio-
ne scientifica del sapere, ma rifiuta la tentazione riduzionista di ridurre 'uomo a mero

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



142 Giovanbattista Trebisacce

oggetto di osservazione. Dell’idealismo valorizza ’istanza unitaria e la centralita dello
spirito, ma ne respinge l'assolutizzazione, la chiusura sistematica e la cancellazione della
pluralita del reale. La sua filosofia nasce da questa duplice distanza critica: un pensiero
che si definisce piu per le sue aperture che per le sue chiusure, pili come metodo che
come dottrina compiuta. In cio consiste la sua modernital.

Il dialogo internazionale che Banfi intrattiene con le correnti europee rafforza que-
sta postura. La fenomenologia husserliana gli suggerisce l'attenzione alla descrizione
rigorosa dell’esperienza e alla coscienza intenzionale, pur senza accogliere la prospettiva
trascendentale di Husserl; il marxismo gli offre una chiave di lettura della storia e del-
la societa, ma da lui sempre interpretata in chiave non dogmatica, come stimolo criti-
co e non come sistema chiuso?. Banfi riesce cosi a tessere un orizzonte filosofico aperto,
che intreccia rigore e storicita, coscienza critica e tensione progettuale, senza mai cadere
nell’adesione acritica a un unico paradigma.

E proprio questa apertura che spiega la portata pedagogica della sua filosofia. Se
la ragione & coscienza critica della cultura, e se la cultura si trasmette, si rinnova e si
trasforma attraverso 'educazione, allora la pedagogia diventa inevitabilmente uno dei
luoghi privilegiati del pensiero banfiano. Essa non puo pil essere considerata disciplina
ancillare, subordinata a istanze filosofiche, politiche o religiose, ma deve acquisire uno
statuto autonomo, fondato sull’esperienza educativa nella sua problematicita e storicita.
La pedagogia banfiana si pone cosi come alternativa radicale alle prospettive dominanti
del suo tempo: all’attualismo gentiliano, che riduceva I'educazione ad atto dello Spirito, e
al crocianesimo, che la relegava a funzione marginale e derivata rispetto all’attivita etico-
estetica. In entrambi i casi, 'educazione non godeva di autonomia, ma era pensata come
semplice emanazione di un principio filosofico assoluto.

Per Banfi, al contrario, I'educazione ¢ esperienza originaria, complessa, contradditto-
ria, irriducibile a schema o a dogma. La pedagogia diventa allora coscienza critica dell’e-
ducazione, luogo di elaborazione filosofica che riconosce nella crisi non un ostacolo da
rimuovere ma una condizione da abitare®. Questa intuizione segna una frattura rispetto
alla tradizione filosofica dominante in Italia, ma anche un’anticipazione di prospettive
che si svilupperanno successivamente nella pedagogia critica contemporanea, da Paulo
Freire a Franco Cambi, fino ai dibattiti piti recenti sulla cittadinanza digitale e 'educa-
zione alla complessita.

Collocare Banfi nel suo tempo significa anche comprendere la funzione civile e poli-
tica del suo pensiero. Allievo di Piero Martinetti e maestro di generazioni di intellettuali,
egli rappresenta una figura di riferimento per la cosiddetta “Scuola di Milano”, che sep-
pe coniugare la riflessione filosofica con I'impegno democratico e civile. La sua filosofia,
infatti, non si limita a un esercizio speculativo, ma si traduce in un’etica della responsa-
bilita intellettuale: pensare criticamente significa assumersi la responsabilita di formare
coscienze libere, capaci di non piegarsi né al conformismo ideologico né alla riduzione
tecnocratica del sapere.

Questa prospettiva spiega perché la sua lezione risulti oggi di straordinaria attualita.

! Trebisacce G. B., Antonio Banfi e la pedagogia, Cosenza, Jonia Editrice, 2005.

2 Trebisacce G. B., La pedagogia tra razionalismo critico e marxismo, Roma, Anicia, 2008.

3 Trebisacce G. B., Banfi e il pragmatismo in Cambi F. (a cura di), La ricerca educativa nel neopragmatismo ameri-
cano, Roma, Armando editore, 2002.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Antonio Banfi e la pedagogia critica 143

Cosi come il razionalismo critico rappresento nel suo tempo un antidoto al dogmatismo
idealista e al riduzionismo positivista, esso puo oggi oftrire un orientamento per aftron-
tare le sfide educative della societa digitale. Viviamo in un’epoca in cui la razionalita
algoritmica tende a sostituirsi alla coscienza critica, in cui la corporeita viene margina-
lizzata a favore di simulacri e interfacce, in cui la cittadinanza deve essere ripensata alla
luce di nuovi spazi pubblici virtuali. In un simile scenario, la lezione banfiana appare
quanto mai necessaria: educare significa formare alla liberta e alla responsabilita, non
all’adattamento passivo; insegnare a interrogare la crisi, non a fuggirla; rendere i soggetti
capaci di discernere e di decidere, non di subire.

Come ha osservato Mario Caligiuri riflettendo sul rapporto tra educazione e socie-
ta dell’informazione, in un mondo in cui 'informazione & diventata I'arma principale,
la formazione culturale rappresenta la condizione necessaria della democrazia»’. Questo
monito, collocato accanto alla lezione banfiana, ci fa comprendere come la pedagogia cri-
tica non sia un lusso intellettuale, ma un’urgenza civile. In un’epoca segnata dall’abbon-
danza di dati e dalla poverta di senso, la pedagogia deve assumersi il compito di custodi-
re la dignita dell'uvomo e di orientare la cultura verso finalita emancipative. In tal modo,
la riflessione banfiana non si limita a un interesse storiografico, ma diventa chiave inter-
pretativa per comprendere e orientare il nostro presente.

E da questa introduzione che prende avvio il percorso del presente contributo:
ricostruire la lezione filosofico-pedagogica di Banfl, attualizzarne le categorie alla luce
delle sfide digitali, corporee e civiche del nostro tempo, e delineare le linee di un nuovo
umanesimo pedagogico critico, capace di custodire liberta e responsabilita nell’eta degli
algoritmi.

1. Razionalismo critico e fondamenti pedagogici

Il razionalismo critico di Antonio Banfi non va inteso come una costruzione mera-
mente speculativa o come un semplice apparato categoriale; esso rappresenta piuttosto
un metodo vivo, un orientamento epistemologico e insieme etico, capace di tradursi
in conseguenze decisive per la pedagogia. Lungi dall’essere una forma di razionalismo
astratto o dogmatico, il suo & un razionalismo che si riconosce storico, situato, aperto,
consapevole del limite che accompagna ogni sapere umano. La ragione, per Banfi, non &
mai possesso stabile di verita definitive, ma coscienza della problematicita della cultura,
esercizio continuo di critica, di verifica e di discernimento.

Questa impostazione ha implicazioni dirette sul piano educativo. Se la ragione non
coincide con un sistema chiuso, ma con una coscienza critica che si rinnova nella crisi,
allora anche 'educazione non puo ridursi a trasmissione di dogmi né a inculcazione di
certezze preconfezionate. Essa diventa, piuttosto, processo formativo nel quale il sogget-
to impara ad affrontare I’incertezza, a sostare nella problematicita, a trasformare la crisi
in occasione di crescita. Leducazione autentica nasce, in questa prospettiva, dalla con-
sapevolezza che il sapere & sempre provvisorio, che la cultura ¢é attraversata da fratture
e tensioni, e che la liberta si esercita non nell’adesione passiva a verita gia date, ma nella
responsabilita del dubbio e della ricerca.

La pedagogia problematica, cosi come emerge dalle riflessioni di Banfi, si configu-
ra pertanto come un sapere autonomo. Non dipende da principi metafisici esterni, né

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)



144 Giovanbattista Trebisacce

si lascia catturare da ideologie politiche o religiose che pretendono di piegarla a finalita
eterodirette. Trova invece la sua giustificazione nell’esperienza educativa stessa, la quale
si presenta costantemente come incompiuta, aperta, dinamica. Educare, allora, significa
accompagnare la persona a vivere nella crisi e non a eluderla, ad assumere i saperi in for-
ma critica e non a recepirli passivamente, a costruirsi nella liberta e non a conformarsi
in maniera acritica alle pressioni culturali o sociali.

11 valore pedagogico del razionalismo critico diventa pil1 evidente se lo si colloca nel
confronto con le posizioni dominanti del suo tempo. Nell’attualismo gentiliano, I'educa-
zione era identificata con l'atto dello Spirito: un processo di autocomprensione dell’Asso-
luto che escludeva la storicita, negava la problematicita e annullava la pluralita. In Cro-
ce, invece, l'educazione risultava subordinata all’attivita etico-estetica, ridotta a funzione
secondaria del divenire spirituale, priva di statuto autonomo. Banfi rompe con entrambe
queste prospettive: I'educazione, per lui, ¢ esperienza originaria e irriducibile a deriva-
zioni esterne, ed ¢ la pedagogia la disciplina che deve elaborarne la coscienza critica. Ne
consegue una visione della pedagogia come sapere filosofico a pieno titolo, dotato di una
propria dignita epistemologica. Essa non ¢ tecnica dell’istruzione né mera applicazio-
ne pratica di principi filosofici, ma sapere critico che interpreta, problematizza e orien-
ta Pesperienza educativa. La pedagogia banfiana non si accontenta di descrivere cio che
accade nelle pratiche scolastiche, né di prescrivere comportamenti sulla base di modelli
precostituiti. Essa & piuttosto la coscienza riflessiva dell’educazione, capace di renderne
visibile la problematicita e di guidarne l'evoluzione.

E in questo senso che la pedagogia banfiana puo essere definita “critica™ non perché
si limiti a denunciare o a contestare, ma perché assume il compito di formare coscienze
capaci di ricerca, di liberta e di responsabilita. Educare significa allora creare condizioni
affinché I’individuo non diventi semplice ingranaggio di un sistema, ma soggetto in gra-
do di interrogare se stesso e il proprio tempo. La liberta, qui, non ¢ intesa come arbitrio
individuale, ma come capacita di discernere nella crisi, di aprirsi al nuovo, di rifiutare
ogni dogmatismo.

Questo nucleo rende particolarmente attuale il pensiero di Banfi. In un mondo come
il nostro, in cui la tecnologia e gli algoritmi sembrano pretendere di prevedere e orienta-
re i comportamenti umani, il razionalismo critico ci ricorda che la liberta non puo mai
essere delegata a una logica impersonale, ma si gioca nella coscienza della problematicita.
La ragione critica diventa allora una forma di resistenza contro ogni tentativo di riduzio-
ne dell’'umano a pura funzione tecnica o statistica.

Come osserva Mario Caligiuri in una riflessione che sembra dialogare direttamente
con la lezione banfiana, «la piti grande emergenza democratica del nostro tempo ¢ quella
educativa»*. In un contesto in cui I'informazione si trasforma in potere e in cui I’igno-
ranza diventa terreno fertile per le nuove forme di manipolazione, la pedagogia critica
si rivela la prima condizione di una cittadinanza consapevole. E proprio la prospettiva
banfiana - che riconosce nell’educazione un sapere autonomo e nella crisi una condizio-
ne generativa — a offrire le categorie per affrontare la complessita della societa digitale e
globale.

La pedagogia, fondata sul razionalismo critico, non puo allora ridursi né a didattica

+ Caligiuri M., Maleducati. Educazione, disinformazione e democrazia in Italia, Roma, Luiss, 2024.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Antonio Banfi e la pedagogia critica 145

funzionale né a tecnica di trasmissione. Essa & chiamata a essere coscienza critica dell’e-
ducazione e, insieme, laboratorio di umanizzazione, in cui si forma la capacita di discer-
nere, di dialogare, di resistere all'omologazione. E questa la via che rende Banfi non sol-
tanto un autore della storia della filosofia, ma un interlocutore vivo della pedagogia con-
temporanea.

2, Attualizzazione: digitale, corpo e cittadinanza

La lezione banfiana acquista oggi una straordinaria forza se la si mette in dialogo
con le sfide educative della contemporaneita. Non si tratta soltanto di celebrare la sua
capacita di opporsi ai dogmatismi del suo tempo, ma di mostrare come il suo metodo
critico sia ancora uno strumento per interpretare un mondo in rapido mutamento. La
rivoluzione digitale, la smaterializzazione del corpo e la trasformazione della cittadi-
nanza sono i tre grandi banchi di prova sui quali la pedagogia ¢ chiamata a misurarsi.

La digitalizzazione non rappresenta pill una variabile esterna al processo formativo,
ma ne costituisce 'ambiente stesso. Essa non solo introduce nuovi strumenti, ma modi-
fica le strutture cognitive, i linguaggi, i modi di percepire il tempo e lo spazio. Come
osserva Luciano Floridi, «viviamo in una condizione di onlife, in cui la distinzione tra
reale e virtuale si fa porosa e instabile»®. Questo scenario produce opportunita ma anche
rischi: 'informazione diventa potere, i dati diventano capitale, e 'apprendimento rischia
di ridursi a un processo algoritmico di adattamento. Byung-Chul Han ha parlato, in que-
sto senso, di “infocrazia”, mostrando come il dominio dei dati e della trasparenza assolu-
ta finisca per dissolvere l'alterita e ridurre la liberta®.

Se ci poniamo da un punto di vista pedagogico, la sfida non ¢ quella di introdur-
re pit tecnologia nella scuola, ma di sviluppare capacita critiche che permettano di
comprenderne presupposti, logiche e conseguenze. La lezione banfiana ci ricorda che
la ragione e coscienza critica della problematicita: in un mondo governato dagli algo-
ritmi, questo significa insegnare a leggere dietro le interfacce, a riconoscere che nes-
sun dato & neutrale, a custodire spazi di autonomia e di decisione. Come osserva
Mario Caligiuri, formare cittadini digitali senza fornire loro strumenti critici significa
lasciarli esposti alla manipolazione. Leducazione digitale, allora, non ¢ addestramen-
to tecnico, ma formazione di coscienze vigili, capaci di orientarsi nella complessita.

Accanto alla questione digitale si colloca quella del corpo. La modernita pedagogica,
a partire da Dewey, aveva gia posto in evidenza I'importanza del fare e dell’esperienza,
mostrando che 'apprendimento non ¢ mai puro atto intellettuale, ma coinvolge la tota-
lita della persona’. Merleau-Ponty ha approfondito questa intuizione, mostrando che il
corpo non ¢ semplice strumento, ma apertura originaria al mondo, condizione stessa

5Floridi L., La quarta rivoluzione. Come linfosfera sta trasformando il mondo, Milano, Raffaello Cor-
tina, 2017.

¢ Cfr. Byung-Han C. (2022) Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, Torino, Einaudi, 2024.

7 Cfr. Dewey J., Democrazia e educazione (1916), Firenze, La Nuova Italia, 1949.

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)



146 Giovanbattista Trebisacce

della percezione e della conoscenza®. La societa digitale, tuttavia, tende a marginalizzare
questa centralita, riducendo il corpo a immagine, a interfaccia, a simulacro.

In questo quadro, la pedagogia deve riaffermare con forza la dimensione corpo-
rea delleducazione. Come ha osservato Franco Cambi, «il corpo ¢ il primo e piu radica-
le mediatore educativo»®: esso costituisce il terreno in cui si radicano affettivita, relazio-
nalita, creativita. Custodire la centralita del corpo significa resistere al rischio di ridurre
leducazione a trasmissione di informazioni, riaffermando che la formazione ¢ esperienza
incarnata, incontro, presenza. In questo senso, la lezione banfiana - attenta alla storicita e
alla concretezza - ci invita a non dimenticare che leducazione & sempre ancorata al vissu-
to corporeo, e che ogni tentativo di smaterializzarla comporta una perdita irrimediabile.

Infine, il nodo della cittadinanza. Dewey aveva gia compreso che la demo-
crazia non ¢ soltanto un regime politico, ma una forma di vita, una pratica quo-
tidiana di cooperazione e di dialogo. Nell’epoca digitale, questa intuizione assu-
me nuova rilevanza: la cittadinanza non puo piu essere definita solo in termi-
ni giuridici, ma deve comprendere la capacita di abitare lo spazio pubblico vir-
tuale. Cio implica riconoscere i rischi di sorveglianza e manipolazione, ma anche
saper cogliere le possibilita di partecipazione e di costruzione collettiva del sapere.

Paulo Freire ci ricorda che «nessuna educazione ¢ neutrale: essa o riproduce le logi-
che del dominio o diventa pratica di liberta»!®. Applicata al contesto attuale, questa affer-
mazione significa che la cittadinanza digitale non puo ridursi a un insieme di compe-
tenze tecniche, ma deve tradursi in capacita critica, discernimento, responsabilita. Come
sottolinea Martha Nussbaum, educare alla cittadinanza oggi significa coltivare le capaci-
ta di empatia, di immaginazione e di responsabilita globale!!. Senza queste dimensioni,
il rischio & che la cittadinanza si riduca a mera appartenenza formale, priva di spessore
etico e pedagogico.

Digitale, corpo e cittadinanza non sono tre ambiti distinti, ma dimensioni intreccia-
te di un unico problema: come salvaguardare la centralitd dell'umano nell’epoca degli
algoritmi. Il pensiero banfiano, con la sua insistenza sulla problematicita e sulla crisi, ci
fornisce la bussola per affrontare questa sfida. Non si tratta di fuggire il digitale né di
esaltarlo, ma di abitarlo criticamente; non di contrapporre il corpo alla tecnologia, ma di
affermarne la necessita come radicamento dell’esperienza; non di ridurre la cittadinanza
a competenza tecnica, ma di intenderla come pratica critica di liberta.

3. Umanesimo pedagogico e trascendentalismo digitale

Ogni epoca ha posto alla pedagogia la domanda fondamentale sull’idea di uomo
da formare. La paideia greca rappresentava l'ideale dell’educazione del cittadino libero,
orientata alla vita della polis; 'umanesimo rinascimentale celebrava la dignita e la

8 Cfr. Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione (1945), Milano, Bompiani, 2003.
o Cfr. Cambi E, Manuale di storia della pedagogia, Roma-Bari, Laterza, 2001%.

1 Freire P, Pedagogia degli oppressi (1970), Torino, EGA, 2018.

' Nussbaum M., Coltivare l'umanita (1998), Roma, Carocci, 2006.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Antonio Banfi e la pedagogia critica 147

creativita dell’individuo, fondando la possibilita di un sapere universale che restituisse
centralita all'uvomo; I'Illuminismo affermava I'autonomia della ragione e I'educazione
come emancipazione dal dominio dell’ignoranza e della superstizione. Oggi, nell’era
della digitalizzazione e dell’intelligenza artificiale, la domanda si ripropone in termini
nuovi e radicali: cosa significa educare 'uomo in un mondo in cui I'algoritmo pretende
di anticipare e persino determinare le sue scelte?

E in questo scenario che l’eredita banfiana si rivela ancora una volta feconda. La
nozione di razionalismo critico, lungi dall’essere un artificio concettuale, diventa la chia-
Ve per pensare un nuovo umanesimo pedagogico, capace di custodire la dignita della
persona proprio la dove essa sembra minacciata. Non si tratta di proporre un ritorno
nostalgico a forme di umanesimo classico, incapaci di misurarsi con le nuove condizioni
tecnologiche, ma di dar vita a un umanesimo critico, radicato nella consapevolezza della
crisi e aperto alla trasformazione. Possiamo chiamare questo progetto trascendentalismo
digitale: non un sistema compiuto, ma una ricerca delle condizioni che rendono possibile
un’educazione autenticamente umana nell’eta della tecnica.

Il riferimento al trascendentalismo richiama inevitabilmente Kant, per il quale I’e-
sperienza ¢ resa possibile da forme a priori della sensibilita e dell’intelletto, e Husserl,
che indagava le strutture intenzionali della coscienza. Eppure, nell’interpretazione peda-
gogica qui proposta, il trascendentalismo digitale si distingue da entrambi: non cer-
ca condizioni universali e atemporali, ma riconosce condizioni storiche e situate. La
domanda diventa: quali sono oggi le condizioni che permettono all'uomo di educarsi alla
liberta in un mondo dominato da logiche algoritmiche?

Tre, in particolare, appaiono decisive.

1. La centralita della persona: nessun algoritmo puo esaurire la singolarita di una
biografia, la ricchezza di una storia di vita, la dignita irripetibile di un individuo. Le-
ducazione deve riaffermare questa centralita contro ogni tentazione riduzionista. Come
scrive Cambi, «la pedagogia non puo mai dimenticare I'uomo nella sua interezza, pena la
perdita del suo stesso statuto»'2.

2. La comunita: contro la frammentazione sociale prodotta dal digitale, 'educazione
deve costruire spazi di incontro reale, di responsabilita reciproca, di dialogo autentico.
Bauman ha descritto la nostra come una societa liquida, in cui i legami si dissolvono
facilmente'®: la pedagogia deve allora diventare laboratorio di relazioni stabili e significa-
tive.

3. La trascendenza educativa: ogni processo educativo si apre sempre oltre se stes-
so, verso I'imprevedibile, verso cid che non & programmabile. E cid che nessun algorit-
mo puo replicare: la capacita dell’educazione di generare novita, di creare possibilita non
previste, di custodire I’elemento creativo e trascendente dell’'umano.

Questa visione trova un naturale punto di convergenza nelle sfide poste dall’Agen-

da 2030 delle Nazioni Unite. Il Goal 4 richiama esplicitamente la necessita di «garantire
un’istruzione di qualita, equa ed inclusiva, e opportunita di apprendimento permanente

12 Cambi E, Manuale di storia della pedagogia, cit.
13 Cfr. Bauman Z., Vita liquida (2005), Roma-Bari, Laterza, 2006.

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)



148 Giovanbattista Trebisacce

per tutti». Ma tale obiettivo non va letto solo in termini di accesso quantitativo all’istru-
zione: esso implica un profondo rinnovamento pedagogico. Educare alla qualita significa
formare alla criticita, non alla mera competenza; educare all’inclusione significa abbat-
tere barriere non solo fisiche ma anche digitali, garantendo a ciascuno la possibilita di
partecipare alla vita sociale; educare alla sostenibilita significa riconoscere che la cultura
e l'educazione sono beni comuni, risorse da custodire e non da mercificare.

In questo senso, la prospettiva banfiana offre un contributo decisivo: la pedagogia,
in quanto coscienza critica della cultura, puo diventare uno strumento per interpretare e
realizzare concretamente gli obiettivi dell’Agenda 2030. Mario Caligiuri, parlando della
societa dell’informazione, sottolinea che «educare oggi significa formare coscienze capaci
di orientarsi nel diluvio informativo, pena la riduzione della democrazia a simulacro»'.
Questa affermazione si collega direttamente al Goal 4.7, che invita a promuovere «com-
petenze necessarie per lo sviluppo sostenibile, compresi stili di vita sostenibili, diritti
umani, uguaglianza di genere, promozione di una cultura di pace e non violenza, cittadi-
nanza globale e valorizzazione della diversita culturale».

Un trascendentalismo digitale, inteso in senso pedagogico, non puo che coincide-
re con questa visione: formare cittadini globali capaci di discernimento critico, dotati
di strumenti per abitare la complessita tecnologica e sociale, radicati nel corpo e nella
comunita, ma aperti all’'universale. Non ¢ un progetto utopico, bensi una pratica educati-
va che, facendo propria la lezione banfiana, assume la crisi come orizzonte e la trasforma
in occasione di liberta.

Conclusioni

Lattualita del pensiero di Antonio Banfi non si misura soltanto nella sua capacita
di aver criticato, nel contesto del Novecento, i dogmatismi dominanti; la sua eredita piu
viva consiste nell’aver indicato una via per pensare la pedagogia come coscienza critica
dell’educazione, capace di abitare la crisi senza fuggirla e senza subirla. E questa postura
che oggi ci appare indispensabile, nel momento in cui la tecnica e 'algoritmo si propon-
gono come nuove forme di razionalita assoluta, apparentemente neutre e inevitabili, ma
in realta profondamente normative e condizionanti.

Banfi ci invita a non cercare nella ragione un possesso definitivo, ma un metodo
aperto, un esercizio di discernimento che assume il limite come risorsa. Trasposto sul
piano pedagogico, questo significa che I'educazione non deve mai ridursi a riproduzione
di saperi, ma deve restare un processo vivo, orientato a formare soggetti liberi e respon-
sabili, capaci di resistere all'lomologazione e di aprire possibilita nuove. In un’epoca in
cui la scuola rischia di essere travolta dall’ossessione della performance e della misurabi-
lita, il richiamo banfiano alla problematicita appare come un invito a restituire alla for-
mazione il suo respiro critico e creativo.

Se consideriamo le tre sfide centrali del presente - il digitale, il corpo e la cittadinanza
- comprendiamo come la pedagogia debba porsi oggi come presidio di umanita. Il digita-
le non ¢ soltanto una risorsa, ma un ambiente che puo diventare dispositivo di controllo
e di riduzione della liberta: educare significa qui insegnare a comprendere i meccanismi,

14 Caligiuri M., Maleducati ..., cit.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Antonio Banfi e la pedagogia critica 149

a resistere alla seduzione del dato, a rivendicare la dignita del pensiero critico. Il corpo,
minacciato da processi di smaterializzazione, deve essere restituito al centro della scena
educativa come radice di ogni esperienza, come luogo della relazione e della creativita. La
cittadinanza, infine, deve essere ripensata come pratica quotidiana di liberta responsabile:
non basta parlare di diritti, occorre formare coscienze capaci di esercitarli criticamente,
anche negli spazi virtuali in cui oggi si gioca gran parte della vita collettiva.

In questa prospettiva, il compito della pedagogia appare chiaro: costruire un nuo-
vo umanesimo, che non sia il rimpianto di un passato perduto, ma l'elaborazione di un
futuro possibile. Un umanesimo critico, che riconosca la crisi come condizione costitu-
tiva della modernita e che faccia della problematicita la sua forza. E questo cio che ho
definito trascendentalismo digitale: un orizzonte di riflessione che cerca le condizioni per
rendere ancora possibile 'educazione come pratica di liberta nell’eta degli algoritmi.

Si tratta di un compito teorico e insieme pratico. Teorico, perché richiede alla peda-
gogia di ridefinire il proprio statuto in dialogo con le scienze e con la filosofia, senza
mai ridursi a tecnica di trasmissione. Pratico, perché implica scelte educative concrete:
ripensare la scuola come laboratorio di cittadinanza critica, valorizzare il corpo come
esperienza di relazione e di apprendimento, formare cittadini digitali capaci di discer-
nimento e non semplici utenti. Come sottolinea Paulo Freire, «nessuna educazione ¢
neutrale»!®: essa o riproduce l'ordine esistente o apre spazi di emancipazione.

Anche '’Agenda 2030 ci ricorda che leducazione non ¢ un settore tra gli altri, ma la
chiave per uno sviluppo sostenibile e umano. Il Goal 4 parla di istruzione di qualita, equa
e inclusiva, ma dietro queste parole si cela una sfida pedagogica radicale: garantire che le-
ducazione non perda la sua vocazione critica, che resti spazio di umanizzazione e non di
adattamento passivo. In questo senso, I'incontro tra la lezione banfiana e le prospettive glo-
bali ci consegna un compito comune: custodire la dignita dell'uomo nelleta della tecnica.

La conclusione non puo che essere, allora, un rilancio. Banfi non ci ha lasciato un
sistema, ma un metodo: abitare la crisi, farne occasione di rinnovamento, custodire
la liberta nella coscienza della problematicita. E questo il compito che oggi spetta alla
pedagogia. Non un sapere marginale, ma coscienza critica della cultura; non disciplina
secondaria, ma presidio del’'umano; non semplice apparato teorico, ma pratica di liberta.
Nell’epoca degli algoritmi, questa lezione appare piut che mai urgente: solo una pedagogia
critica, fondata sulla ragione problematica, puo custodire la speranza di un futuro in cui
I'uomo non sia ridotto a dato, ma resti persona, capace di liberta, di responsabilita e di
incontro con laltro.

Riferimenti bibliografici

Bauman Z., Vita liquida, 2005, tr. it., Roma-Bari, Laterza, 2006.

Byung-Han C. Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, 2022, tr. it., Torino,
Einaudi, 2024.

Caligiuri M., Maleducati. Educazione, disinformazione e democrazia in Italia, Roma,
Luiss, 2024.

15 Freire P, Pedagogia degli oppressi, cit.

DOI: 10.36253/ssf-16918 | ISSN 2036-6981 (online)



150 Giovanbattista Trebisacce

Cambi F., Manuale di storia della pedagogia, Roma-Bari, Laterza, 20018.

Dewey J., Democrazia e educazione, 1916, tr. it., Firenze, La Nuova Italia, 1949.

Floridi L., La quarta rivoluzione. Come l'infosfera sta trasformando il mondo, Milano,
Raffaello Cortina, 2017.

Freire P., Pedagogia degli oppressi, 1970, tr. it., Torino, EGA, 2018.

Merleau-Ponty M., Fenomenologia della percezione, 1945, tr. it., Milano, Bompiani, 2003.

Nussbaum M. C,, Coltivare l'umanita, 1998, tr. it., Roma, Carocci, 2006.

Trebisacce G. B., Antonio Banfi e la pedagogia, Cosenza, Jonia Editrice, 2005.

Trebisacce G. B., La pedagogia tra razionalismo critico e marxismo, Roma, Anicia, 2008.

Trebisacce G. B., Banfi e il pragmatismo in F. Cambi (a cura di), La ricerca educativa nel
neopragmatismo americano, Roma, Armando editore, 2002.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



