
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 59-73, 2025-2

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione

Mario Gennari (0000-0002-9015-3996)

Professore emerito di Pedagogia Generale e Sociale – Università degli Studi di Genova

Corresponding author: mario.gennari@emeriti.unige.it

Abstract. The article explores the relationship between Lebensphilosophie – the 
philosophy of life – and the philosophy of education. After tracing the historical-
conceptual origins of Lebensphilosophie, the essay delves into its connection with the 
philology of life, including through the Nietzschean analysis of German culture and 
Bildung. Furthermore, it examines its link with the hermeneutics of life, highlighting 
the role of comprehension and interpretation in the construction of human 
knowledge. The article converges on the tension between humanism and nihilism, as 
well as on the urgency of a philosophy capable of restoring meaning and dignity to 
the human experience of formation, education and instruction.

Keywords. Lebensphilosophie - Philosophy of Life - Bildung - Hermeneutics - 
Humanism.

1. Filosofia della vita: storia, cultura, teoresi

Gli ultimi tre decenni dell’Ottocento esprimono il deutscher Kanon di una filosofia 
orientata a indirizzare il pensiero alla volta di un’inedita categoria: das Leben (cfr. Fel-
lmann, 1933; Grosse, 2010) – la vita. Già nel 1772 lo storico lusaziano Gottlob Benedikt 
Schirach aveva messo a stampa per i tipi del Richter Verlag – presso Altenburg, in Turin-
gia – lo studio Über die moralische Schönheit und Philosophie des Lebens (Sulla bellezza 
morale e filosofia della vita). Figlio di un teologo, docente privato a Halle, professore di 
filosofia a Helmstedt nella Bassa Sassonia, von Schirach aveva ricevuto da Maria Theresia 
d’Austria il titolo nobiliare. Era il 1776. Simpatizzante dell’Aufklärung, gli eccessi rivolu-
zionari lo avevano indotto a maturare una visione politica più moderata, che gli era valsa 
però l’intensa polemica con Adolf Freiherr Knigge (cfr. Gennari, 2018-20, vol. III) – affilia-
to all’Illuminatenorden: una società segreta di matrice illuminista e vocazione massonica.

Se l’opera di von Schirach aveva ricondotto l’idea di vita all’etica, sarà il Neuhuma-
nismus tedesco, tra Sette e Ottocento, a infondere nella filosofia della vita i tratti elemen-
tari di una Weltanschauung atta a congiungere l’esperienza del vivere con l’essere umano 
che la esperisce. Friedrich Schlegel ne discuterà nel saggio del 1827 intitolato appunto 
Philosophie des Lebens, conducendo quest’ultima alla volta della Lebenskunst – l’arte del-
la vita –, ormai entro una Stimmung culturale influenzata dai primi esiti della filosofia 



60 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

di Schopenhauer, e che presto si mostrerà ricettiva verso il darwinismo. Vengono così 
spalancandosi le contrade di quel vitalismo che enfatizza sia l’Erlebnis (esperienza vissu-
ta) sia l’Erfahrung (esperienza creatrice) fino a guidarle nelle scorribande del disincanto 
– la Ernüchterung assunta quale moneta corrente del relativismo lasciato interdetto da 
Nietzsche non tanto sulla soglia goethiana dell’«attimo» quanto piuttosto al cospetto del 
nichilismo: vero archetipo di un’Età sospinta dal vento del nazionalismo fino al bordo 
abissale del primo conflitto mondiale.

La Lebensphilosophie aveva ripreso consistenza non a caso proprio nel tempo della 
Belle Époque – francese e presto europea – degli ultimi tre decenni del XIX secolo. Era 
stata una reazione composta al Positivismo europeo, all’Idealismo tedesco, al militari-
smo guglielmino. A meglio interpretarla è l’esperienza vitale che si sprigiona nell’Impres-
sionisme con le sfumature en plein air delle albe di Monet, dei boulevards di Pissarro, 
delle colazioni sull’erba di Manet, fino al gioioso Bal au moulin de la Galette di Pierre-
Auguste Renoir – ove i sussurri coprono sereni il suono dell’orchestra. Si tratta tutta-
via di un tempo zavorrato di contraddizioni. Vi spiccano i segni sinistri del patriottismo 
prussiano, gli eleganti palazzi neobarocchi accanto alle stentoree architetture neoclassi-
che, la eco del Parsifal nell’ultimo Wagner, così come l’Impressionismus pittorico di Max 
Liebermann a corollario della Berlino luccicante di fine Ottocento. Ma è appunto que-
sta l’Epoca in cui il tempo storico – insieme alla storicità del tempo – scorta la riflessio-
ne filosofica sino all’immanenza della vita. Qui, nel rifiuto del riduttivismo proprio di 
un’oggettività deterministica, si accorda nel soggetto lo spirito tensionale della Neuzeit: 
quella modernità che, tra spinta al progresso e freno della tradizione, fa della vita stes-
sa il luogo e l’evo dell’Unbestimmtheit: l’indeterminatezza. Avvertitala nell’esperienza, la 
filosofia – sia in Dilthey che in Simmel – s’attesta quale trasgressione ai moralismi, alle 
ortodossie, ai dogmatismi (religiosi o laici che siano). Il loro superamento – una Über-
windung che non rinuncia all’indole, agli impulsi, all’istinto, alla volontà – cerca l’origi-
narietà della vita nel soggetto e trova il soggetto nelle trasformazioni del vivere. Ursprün-
glichkeit e Verwandlung – originarietà e trasformazione (cfr. Sola, 2016) – offrono all’o-
rizzonte vitale dell’essere umano il paradigma pedagogico della “formazione” – che non 
si rinverrà nella dicotomia fra Zivilisation e Kultur discussa da Mann con le Betrachtun-
gen eines Unpolitischen, né in Der Untergang des Abendlandes di Oswald Spengler. Certo 
non è un caso che entrambe le opere appaiano nell’anno 1918.

Anche al culmine del conflitto l’albero della menschliche Bildung mantiene tuttavia 
le proprie radici nella göttliche Bildung di Meister Eckhart, dimensiona ancóra il tronco 
nella Neuhumanistische Bildung di Goethe, Schiller e Pestalozzi, getta infine le ramifica-
zioni nella bürgerliche Bildung di fine Ottocento e inizi Novecento.

Senonché, nazionalismo e militarismo erano stati le cause principali che avevano 
condotto la Germania e l’Austria, la Mitteleuropa e l’Europa alla Prima Guerra Mon-
diale, quando il Nihilismus era prevalso sull’Humanismus, la Bildung era diventata 
Unbildung, al soggetto era stato imposto di farsi soldato, mentre il razionalismo illumi-
nista e l’irrazionalismo romantico ancóra una volta non avevano saputo andare a sin-
tesi. Spetterà all’Expressionismus mostrare le deformazioni dei corpi e le parodie degli 
eroismi, attraverso le astrazioni di Die Brücke o nelle esposizioni di Der Blaue Reiter. Ci 
penserà il nazionalsocialismo a dichiararle arte degenerata: Entartete Kunst, perché non 
patriottica, non pura, non ariana, non tedesca.



61Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

Aver portato a significazione l’esperienza vitale del soggetto assume il valore di una 
riscoperta delle dimensioni plurali dell’Anthropos (cfr. Cambi, 2018; Mariani, 2006) – 
con il loro carico di emozioni, affezioni e (leopardiane) «avventure storiche» dell’animo. 
Ma contemporaneamente induce la filosofia della vita al cospetto della morte. Quindi, 
anche di una filosofia della morte, sebbene controbilanciata dalle tradizioni dell’inwendi-
ges Lebens – la vita interiore –, del gesammeltes Lebens – la vita raccolta –, della Weltwei-
sheit – la saggezza mondana –. Essi paiono i legati nell’eredità del Neuhmanismus e della 
Goethezeit, quando e dove l’ars vivendi aveva sussunto il vivere la vita senza mai disto-
gliersi da una riflessione filosofica pedagogicamente vivificante (cfr. Kaiser, 2013).

Mossa dunque dalla Popularphilosophie del primo XVIII secolo, passata attraverso 
il razionalismo settecentesco dell’Aufklärung tedesca, guarnita dal movimento romanti-
co, rigenerata nel contributo antistoricista di Nietzsche, la Lebensphilosophie incontrerà 
– dopo l’arricchimento ermeneutico operato da Dilthey – la sua rielaborazione profonda 
nella Phänomenologie di Husserl. L’esperienza della realtà è qui condotta fino all’essenza 
e all’esistenza del soggetto immerso nella propria vita, tuttavia sempre entro le connes-
sioni con la Lebenswelt: il mondo della vita. Ben sapendo che non si dà intersoggettività 
senza il soggetto – e che è falso il contrario –, Husserl supera la soggettività empirica e 
i fenomeni come appaiono alla coscienza, esperendo la trascendentalità dell’esperienza 
vivente. Lo può fare poiché Dilthey ha chiarito, una volta per tutte, che il Verstehen – la 
comprensione – non deve essere conseguito psicologicamente, bensì assegnando all’er-
meneusi il passaggio decisivo per la conoscenza della vita nell’essere umano e nei suoi 
mondi della quotidianità.

Tale è il compito dell’Auslegung – dell’interpretazione – al cospetto del soggetto, della 
storia, del mondo e della vita, ripensati da Heidegger nei termini della costituzione onto-
logica del Dasein (cfr. Gennari, 2023a). Con ciò, la Philosophie des Lebens di Dilthey, dive-
nuta Phänomenologie des Lebens con Husserl, si appresta a mostrarsi nei termini di una 
Ontologie des Daseins: vale a dire, quale heideggeriana ontologia dell’essente – das Seiende 
– pensato nella temporalità di quell’essere esistente che chiamiamo Mensch: l’essere umano. 
L’importanza epocale di Sein und Zeit, del 1927, consiste appunto nell’aver distinto l’essere 
metafisico (dove “essere” è tutto ciò che è) dall’essere ontologico (dal greco on al latino 
ens fino al tedesco das Seiende: l’“ente”), conferendo a ogni Dasein (cioè all’“essenza esi-
stente” di ogni essere) il suo essere nel mondo, e affidando al Dasein dell’essere umano la 
duplice relazione con l’“essere” metafisico e con tutti gli altri “enti” che sono parte dell’es-
sere, cogliendo infine l’essere metafisico e l’ente ontologico nella loro dimensione tempora-
le. Essa pervade sia tutto ciò che è (l’essere) sia l’esistere di quell’essere che è (l’ente) e che 
possiamo nominare davvero Mensch se il suo modo di essere e di esistere e di vivere si 
contrassegna dell’autenticità: die Eigentlichkeit. La vita autentica diviene l’epicentro peda-
gogico di una Bildungsphilosophie ove si decide il senso umano del vivere la vita. E questo 
è esattamente ciò che Martin Heidegger non saprà fare!

Intorno agli esistenzialismi di primo Novecento – atei, cristiani, ebraici e perfi-
no arabi –, il concetto stesso di “vita” viene sostituendosi con quello di “esistenza”, sino 
all’errore ontologico commesso da Sartre nel credere davvero che l’esistenza «preceda» 
l’essenza. Del tutto distratto da questa esposizione dei problemi, Wittgenstein – con le 
Philosophische Untersuchungen del 1953 – porterà le cose della vita (die Tatsachen des 
Lebens) alle Lebensformen: vale a dire quelle “forme di (o della) vita” che caratterizzano 



62 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

i modi, le pratiche, i comportamenti (anzitutto linguistici), le convenzioni, le abitudini, i 
contesti (anche semantici) relativi sia alle soggettività sia alle comunità del vivere umano.

E qui la Lebensphilosophie riprende la spinta neoumanistica che aveva contrassegna-
to buona parte della sua storia, ricevendo dall’ebreo Bergson il contributo dell’élan vital: 
lo «slancio vitale» che supera il nulla nichilista per attribuire alla vita umana il senso del 
rispetto verso la natura, il significato della dialettica fra le forme sociali del vivere comune, 
il valore della forza creatrice presente nell’universo, la potenza umana della libertà quale 
vessillo della vita. Una filosofia – quella bergsoniana – inabile però a cogliere nel naziona-
lismo – sia tedesco sia francese – il pericolo atavico che graverà ancóra una volta sull’Eu-
ropa. Anche per questo, la forza propulsiva della Lebensphilosophie viene esaurendosi pro-
prio negli anni contrassegnati dal fascismo italiano, dal nazionalsocialismo tedesco, dalla 
persecuzione in Europa del popolo ebraico. Tuttavia, persiste la sua eredità complessiva 
all’interno della teoria della cultura, della storia delle idee e della filosofia dell’educazione, 
coinvolgendo i rapporti fra libertà e potere insieme a quelli tra soggetto e società, dimen-
sionati ancóra nell’opposizione radicale fra umanesimo e nichilismo, che continua a distin-
guere l’assetto culturale e ideale dell’Europa, dell’Occidente e del mondo intero anche in 
questi primi decenni del XXI secolo. Permane dunque aperta la domanda: sapranno i vin-
coli di una pedagogia della storia contrassegnare in futuro la consapevolezza politica del 
senso attribuito a ogni vita umana quale simbolo dell’intera umanità?

2. Lebensphilosophie e filologia della vita

Aveva scritto Goethe in una lettera a Schiller del dicembre 1798: «Del resto mi è odio-
so tutto ciò che mi istruisce soltanto, senza accrescere o vivificare immediatamente la 
mia attività». Nietzsche riprende la citazione goethiana e la pone in apertura alla Seconda 
delle Unzeitgemäße Betrachtungen (Considerazioni inattuali), intitolata Vom Nutzen und 
Nachteil der Historie für das Leben (Sull’utilità e il danno della storia per la vita). Chiama 
il suo scritto «inattuale» in quanto rivolto a una critica della cultura dell’epoca guglielmina, 
con il suo duplice carico di Positivismus e di Historismus. E commenta: «(…) un’istruzio-
ne senza vivificazione non può che essere odiosa» (Nietzsche, 1874: 3). L’antistoricismo 
nietzschiano che permea le pagine della Seconda Inattuale oppone il passato e il senso 
storico al sentire della vita. Vivificarla è compito dell’educazione e della cultura: «Chi 
non sa mettersi a sedere sulla soglia dell’attimo dimenticando tutte le cose passate (…) 
non saprà mai che cosa sia la felicità» (ibid.: 8). Per obliare un passato i cui retaggi pesa-
no sul modo di vivere la vita occorre «sapere con esattezza quanto sia grande la plasti-
sche Kraft (forza plastica) di un uomo, di un popolo o di una civiltà (einer Cultur)» (ibid.: 
8-9). Coloro che non posseggono questa forza e «per un’unica esperienza, per un uni-
co dolore, spesso soprattutto per un unico lieve torto, si dissanguano inguaribilmente» 
(ibid.: 9) lasciando la loro vita – presente e futura – priva di un orizzonte (eines Horizon-
tes), costoro non solo mancano di una Bildung storica (cfr. ibid.: 15), ma ancor più sono 
privi di «una cultura in divenire» che disponga la storia «al servizio della vita» (ibid.: 16). 
Così Nietzsche distingue la «moderna Gebildetheit (culturalità)» dalla «vera Bildung (for-
mazione)» (ibid.: 34). Nel farlo, indica il pericolo per l’essere umano – e per il Tedesco – 
di sprofondare «nel deserto accumulato delle cose apprese che non agiscono all’esterno, 
dell’erudizione che non diventa vita» (ibid.: 40).



63Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

Per meglio tracciare l’incerto cammino dell’individuo borghese – e, insieme, «l’inti-
ma miseria dell’uomo moderno» (ibid.: 41) –, Nietzsche persegue una filologia della vita 
che metta in chiaro l’uniformità (poiché «convenzionale», «frettolosa», affetta da «smania 
di comodità») della Bildung borghese, dove «la curiosità, la paura della noia, l’invidia, la 
vanità, la passione del giuoco» (ibid.: 47) tradiscono solo l’assenza di «discernimento» e 
la mancanza della «calma». Se la scienza domina sulla vita (cfr. ibid.: 60), se l’educazio-
ne diviene preminentemente storica (cfr. ibid.: 65), se la cultura è privata di ogni vitali-
tà (cfr. ibid.: 69), allora sarà l’uomo stesso a subire il peso del mondo. Sicché Nietzsche 
conclude: «Se almeno non si dovesse sentire in eterno l’iperbole di tutte le iperboli, la 
parola: mondo, mondo, mondo, dato che ognuno dovrebbe, onestamente, parlare solo 
di uomo, uomo, uomo!» (ibid.: 75). Lo scavo filologico può giungere fino all’umano 
poiché Nietzsche possiede il senso della vita (e, insieme, della storia) che il Neuhuma-
nismus ha lasciato in eredità alla Germania e ai Tedeschi. Ma quel senso classico – gre-
co e romano – evoca «il libero uomo cólto» (ibid.: 91), e non già der historisch-aestheti-
sche Bildungsphilister (il filisteo storico-estetico della Bildung) (cfr. ibid.: l.c.). Il Tedesco 
moderno crede nella propria educazione, nella propria Art Cultur (ibid.: l.c.). Non sospet-
ta però di essere quel Bildungsphilister di cui Nietzsche sbozza l’impietoso profilo: «il 
saccente e aggiornato cicalatore sullo Stato, sulla Chiesa e sull’arte, il sensorio per mil-
le specie di sensazioni, lo stomaco insaziabile, che tuttavia non sa che cosa sia un’one-
sta fame e sete» (ibid.: l.c.). Insomma, il borghese! L’individuo dalla «cultura decorativa 
(dekorative Kultur)» (ibid.: 99). 

2.1. L’accento nietzscheano nella Deutsche Kultur

A Röcken, in Sassonia, il 15 ottobre 1844 era nato Friedrich Nietzsche. Figlio di un 
pastore luterano, rimane orfano a soli cinque anni; la famiglia si trasferisce a Naumburg, 
dove il ragazzo frequenta una scuola privata per poi accedere al Gymnasium nell’abba-
zia di Pforta; qui riceve una borsa di studio per le sue alte qualità nelle lingue antiche 
e nella musica. La cultura classica presto maturata contrasta con l’ambiente domestico 
piccolo-borghese (e protestante) nel quale vive. Iscrittosi all’Università di Bonn per stu-
diare teologia, si dedica invece agli studi filologici; allievo di F.W. Ritschl prima a Bonn 
poi a Lipsia, nella città sassone conosce Wagner; il 13 febbraio 1869, all’età di 24 anni, 
diventa – àuspice Ritschl – professore ordinario nell’Università di Basilea, dove entra in 
contatto con Jacob Burckhardt – lo storico svizzero celebre per gli studi sulla civiltà del 
Rinascimento italiano. A Basilea stende le quattro Unzeitgemässe Betrachtungen, ma a 
causa della precaria salute nel 1879 lascia l’ateneo ricevendo una pensione adeguata al 
suo sostentamento. Engadina, Nizza francese, Venezia, Rapallo e la Riviera ligure, Geno-
va, Torino sono i rifugi di un apolide il cui stato di salute lentamente si aggrava. Ami-
co di Paul Rée, Lou Andreas von Salomé, Hans von Bülow, Malwida von Meysenbug, 
nel gennaio 1889 la sua patologia neurologica provoca un crollo psichico che sfocia in 
una crisi di follia: la prima di altre che insieme al progressivo peggioramento (con per-
dita della memoria, dell’uso delle gambe, della parola stessa) lo accompagneranno fino 
all’epilogo weimariano. Nella città della Turingia, il 25 agosto 1900 Nietzsche si spegne. 
Filologo classico, filosofo, musicista, poeta, compositore, è ricordato anche quale critico 
della cultura – della Deutsche Kultur –. Nelle faglie profonde della sua analisi si scorgono 



64 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

le tracce di una provenienza borghese – meglio, basso-borghese – invano occultate dalla 
visione aristocratica della cultura stessa, che avrebbe dovuto forse compensarle.

Ovviamente non si tratta di una nobiltà quale cifra identitaria di ceto, bensì del-
la Aristokratie des Gedankens (del pensiero) che distingue la cultura dalle classi e dalle 
borghesie, dallo Stato e dalle Chiese, dal commercio e dai poteri. «La cultura e lo Stato 
– scrive Nietzsche in Götzen-Dämmerung (Crepuscolo degli idoli), del 1889 – (…) sono 
antagonisti: “Stato di cultura” è soltanto un’idea moderna. (…) Tutte le grandi epoche 
della cultura sono epoche di decadenza politica: ciò che è grande nel senso della cultu-
ra è stato non politico, addirittura antipolitico» (Nietzsche, 1889: 75). Un’idealizzazione 
della Kultur cui fa seguito però il giudizio politico: «Nella storia della cultura europea 
l’ascesa del “Reich” significa (…) uno spostamento del centro di gravità. (…) I Tede-
schi non hanno più peso» (ibid.: 76). Sono privi di spiriti come Goethe, Hegel, Heine, 
Schopenhauer. L’incursione nella pedagogia che – pur senza evocarla – a questo punto 
Nietzsche compie è decisiva. «Si è dimenticato (…) che la Bildung ha il proprio fine in se 
stessa – e non nel “Reich”» (ibid.: l.c.). Il canone nietzschiano non sconta, come presso 
altri autori, l’eliminazione inconscia della memoria. La coerenza culturale rimane inden-
ne dallo scotomizzare. Una civiltà dell’Erziehung persegue quella filologia della vita che 
nella società dei «migliori» conferma lo scavo ermeneutico dai riflessi profetici, ove soli-
tudine e malattia coinvolgono in un basso continuo la potenza elementare della forma-
zione umana, pur nella «decadenza della cultura tedesca». Così Nietzsche: «C’è bisogno 
di educatori (…), spiriti superiori, aristocratici, (…) non dei tangheri addottrinatori che 
il liceo e l’università offrono oggi alla gioventù (…). Mancano gli educatori» (ibid.: l.c.) 
– tra le cui eccezioni Nietzsche segnala il «venerato amico Jacob Burckhardt» (ibid.: 77). 

Quindi, la prima, radicale, domanda: «Che cosa determina il decadimento del-
la cultura tedesca? Il fatto che l’“educazione superiore (höhere Erziehung)” – risponde 
Nietzsche – non è più un privilegio – il democratismo della “formazione generale (der 
allgemeinen Bildung)” (…). Nella Germania di oggi – prosegue – nessuno ha più la liber-
tà di dare ai suoi figli un’educazione nobile (eine vornehme Erziehung): le nostre scuole 
“superiori” sono preordinate tutte quante, con i loro insegnanti, programmi e obiettivi 
d’insegnamento, per la più equivoca mediocrità. E impera ovunque una fretta indeco-
rosa, come se qualcosa andasse perduto qualora il giovanotto non avesse ancora “finito” 
a 23 anni, e non sapesse ancora rispondere alla “prima tra le domande”: che professio-
ne?» (ibid.: l.c.). L’Ausübung einer Berufstätigkeit – l’esercizio di una attività professionale 
–, che la borghesia antepone alla cultura, privilegia la Berufsausbildung – la formazione 
professionale – rispetto alla Bildung, la quale possiede il proprio Zweck (fine) in se stessa. 
I Tedeschi e la cultura tedesca sembrano averlo dimenticato, scortando lontano da ciò gli 
istituti di istruzione superiore.

2.2. Bildung e Bildungsanstalten

In Menschliches, Allzumenschliches (Umano, troppo umano), Nietzsche fa ritorno a 
Maximen und Reflexionen e dunque a quanto, per Goethe, possa dirsi “tedesco”, ovvero: 
«le persone veramente insopportabili (…) che non si accorgono di mancare di libertà di 
gusto e di spirito (…). Ma proprio ciò – soggiunge Nietzsche –, secondo il ben pondera-
to giudizio di Goethe, è tedesco» (Nietzsche, 1878, II: 106). Di seguito, e tuttavia prima 



65Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

di paragonare il socialismo a una «peste» (ibid.: 107), Nietzsche si rivolge alla borghe-
sia: «voi ricchi borghesi, che vi chiamate “liberali”, (…) se voi, così come siete, – ovvero 
antisocialisti – non aveste il vostro patrimonio e la preoccupazione di conservarlo, que-
sta vostra convinzione farebbe di voi dei socialisti: l’unica differenza tra voi e loro è il 
possesso» (ibid.: 106-107). Voi «propagate il socialismo» – che Nietzsche senza remore o 
infingimenti definisce «malattia del popolo» (ibid.: 107) – e lo fate attraverso «la falsità e 
l’istrionismo delle vostre gioie (…), le vostre abitazioni, i vostri abiti, le vostre carrozze, 
le vostre vetrine e le esigenze del vostro palato e della vostra tavola; il vostro chiassoso 
entusiasmo per l’opera e la musica, e infine le vostre donne, formate e cólte, ma di metal-
lo non nobile, dorate, ma senza il suono dell’oro, da voi scelte come pezzi da parata» 
(ibid.: l.c.). Se in non poche pagine nietzscheane i Deutschen e il Bürgertum – i Tedeschi 
e la borghesia – sembrano equivalersi, non sarà una sorpresa quando intorno al 1900, 
la Deutsche Bildung e la bürgerliche Bildung – la Bildung tedesca e la Bildung borghese 
– parranno coincidere. Allorché Ernst Troeltsch, dopo la Grande Guerra, nel suo lavoro 
del 1919 intitolato Deutsche Bildung, riprenderà alcuni termini della questione con esiti 
sia pur ragguardevoli, egli scriverà in un quadro politico-sociale complessivo interamen-
te mutato. Per comprendere ora meglio quanto accade negli anni intorno alla morte di 
Nietzsche sia nella borghesia, sia tra i Tedeschi, sia alla Bildung stessa è indispensabile 
non trascurare le posizioni di Nietzsche espresse nelle cinque conferenze tenute nel 1872 
e poi raccolte nel saggio del 1887, intitolato Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten.

Il termine Bildungsanstalten viene comunemente tradotto in italiano con “Istituti di 
istruzione”, poiché die Anstalt significa “istituto” o “ente (pubblico)”, mentre la parola 
Bildung non dovrebbe richiamare l’istruzione (in tedesco: Unterricht) bensì – com’è noto 
– evocare la “formazione” interiore dell’essere umano (cfr. Gennari, 1995; 2001; 2006; 
2017). Ciò anzitutto a partire dalla lezione pedagogica di Goethe, della Goethezeit e del 
Neuhumanismus (cfr. Gennari, 2018-20). Tuttavia, quando Nietzsche impiega il concetto 
di Bildungsanstalten mostra di avere in mente l’idea pedagogica degli “istituti educativi” 
e degli “istituti di cultura”. I primi riassumono in sé tanto i ginnasi-liceo quanto le scuo-
le tecnico-scientifiche; i secondi sono ciò che manca; gli uni rispondono ai «bisogni della 
vita»; gli altri alle sue indigenze culturali (cfr. Nietzsche, 1887: 88-89). Quanto Nietzsche 
rimprovera alla scuola e all’università tedesche consiste nel fatto «che lo scopo ultimo 
della cultura è costituito dall’utilità, o più precisamente dal guadagno, da un lucro in 
denaro che sia il più grande possibile. In base a questa tendenza – secondo l’analisi avan-
zata da Nietzsche –, la cultura sarebbe pressappoco da definire come l’abilità con cui ci 
si mantiene “all’altezza del nostro tempo”, con cui si conoscono tutte le strade che faccia-
no arricchire nel modo più facile, con cui si dominano tutti i mezzi utili al commercio 
tra uomini e tra popoli. Il vero problema della cultura consisterebbe perciò nell’educare 
uomini quanto più possibile “correnti”, nel senso in cui si chiama “corrente” la mone-
ta» (ibid.: 31). Così, della Bildung, Nietzsche avvalora le componenti interiori capaci di 
«formare per il futuro la parte più intima della nostra anima» (ibid.: 23). Di contro, per 
Nietzsche ha preso a prevalere nella società tedesca «una rapida cultura» (ibid.: 32) rivol-
ta a esseri umani «capaci di diventare presto individui che guadagnano denaro, (…) mol-
tissimo denaro» (ibid.: l.c.), mentre «è malvista ogni cultura che renda solitari, che ponga 
dei fini al di là del denaro e del guadagno, che consumi molto tempo» (ibid.: l.c.). Si è 
pertanto assistito allo «sfruttamento quasi sistematico di questi anni a opera dello Stato, 



66 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

che vuole allevarsi quanto prima è possibile utili impiegati, e assicurarsi della loro incon-
dizionata arrendevolezza, con esami oltremodo faticosi» (ibid.: 27), i quali niente hanno 
a che vedere con la Bildung. Tutto questo ha come causa ed effetto insieme la trasforma-
zione nell’università dello «studioso» in «specialista» (cfr. ibid.: 34) e dell’«uomo di cultu-
ra» in «giornalista» (cfr. ibid.: 35). Con il dialogo fra due filosofi approntato da Nietzsche 
nel suo testo, è «il rullo compressore di questa pseudocultura» (ibid.: 36) a mortificare la 
Bildung, l’Erziehung e la Kultur stessa. Per meglio riconoscere «la povertà spirituale degli 
insegnanti della nostra epoca» (ibid.: 38), per meglio distinguere i «pratici prosaici» che 
mancano di «vera prassi» (ibid.: l.c.), «non si ha che da prendere contatto con la lette-
ratura pedagogica della nostra epoca: bisogna essere completamente corrotti – conclude 
Nietzsche –, per non spaventarsi, quando si studi tale argomento, della suprema povertà 
spirituale» (ibid.: l.c.). 

Al conformismo borghese, all’opportunismo dell’intellettuale di corte e alle più dif-
ferenti forme dell’ipocrisia pedagogica, Nietzsche risponde già dalla duplice postazione 
di quell’aristocrazia del pensiero che trasceglierà per se stesso: turris eburnea ed esistenza 
clandestina. Forse solo tentativi per fronteggiare «quella alleanza così frequente tra l’eru-
dizione e la barbarie del gusto, tra la scienza e il giornalismo» (ibid.: 52). 

Capace di auscultare come nessun altro i sibili e gli scricchiolii della società gugliel-
mina, Nietzsche mette la Modernità sul banco degli imputati chiamando in correo le 
Bildungsanstalten – l’istituzione scolastica a servizio dell’economia politica e delle poli-
tiche economiche, insieme all’industria culturale che nell’opinione pubblica crea la pub-
blica opinione borghese. «Sconfinate schiere di professori» (ibid.: 64) divengono le vestali 
nel grande rito della «formazione del popolo» (ibid.: 66) – alla quale Nietzsche oppone la 
«metafisica del genio» (ibid.: 69), finendo per cadere dall’aristocrazia del pensiero nell’i-
pertrofia dell’ego anch’esso elitario quanto «il più forte Stato moderno, la Prussia» con 
la sua esercitata «suprema tutela sulla cultura e sulla scuola». Ne verrà meno «lo spirito 
della cultura» (ibid.: 79); ne risentirà l’educazione, subordinata alla hegeliana «apoteosi 
dello Stato» (ibid.: 78); ne risulterà infine svilita la Bildung poiché gli individui saranno 
costretti a svolgere le più specifiche funzioni (cfr. ibid.: 81) utili allo Stato tedesco e adat-
te ai «molti milioni di individui, appartenenti a una stirpe che nella grande maggioranza 
è smodata, egoistica, ingiusta, irragionevole, disonesta, invidiosa, malvagia» (ibid.: l.c.). 
Sicché, l’unica emancipazione dei Tedeschi da se stessi consiste – per Nietzsche – in un 
ritorno filologico e filosofico alla classicità della cultura (greca e tedesca) esperibile sol-
tanto nel «liberare l’uomo moderno dalla maledizione della modernità» (ibid.: 84). 

3. Lebensphilosophie e ermeneusi della vita nell’orizzonte della Nachbildung

Ancóra anno decisivo e insieme di svolta, il 1900 vede giungere a pubblicazione Die 
Entstehung der Hermeneutik (La nascita dell’ermeneutica), in cui Wilhelm Dilthey – nato 
nel 1833 in una famiglia calvinista d’estrazione borghese a Biebrich, presso Wiesbaden, 
e deceduto a Siusi allo Sciliar, in Italia, nel 1911 – affronta il tema dell’origine della com-
prensione e dell’interpretazione, nonché della conoscenza (filologica) e della coscienza 
(storica). Insieme alla conoscenza del «mondo umano» (Dilthey, 1900: 11), viene posta in 
chiaro la questione della conoscenza del mondo soggettivo – vale a dire, «dell’esistenza 
umana singolare» (ibid.: l.c.). Affrontarla equivale a elevare all’oggettività (della scienza 



67Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

storica e filologica) quanto è insieme soggettivo e singolare (poiché umano). Per questa 
ermeneusi sono chiamate a operare «le scienze sistematiche dello spirito» (ibid.: 12), con-
siderate nel loro differenziarsi dalle scienze della natura. Indagare a proposito del Gei-
st significa, per Dilthey, esplorare la «realtà interiore»: dunque, la coscienza. Ma l’espe-
rienza interiore di noi stessi richiede – auspice Goethe e la sua idea di Bildung – il con-
fronto con l’esperienza esteriore dell’altro, la cui «interiorità» è avvicinabile attingendo 
ai «segni» e all’«immagine (Bild)» complessiva dell’uomo, che diventa conoscibile solo 
portando la nostra Bildung “alla volta” (nach) dell’altro e “verso” (nach) la sua Bildung, 
perseguendo un processo – che Dilthey appunto chiama Nachbildung – ove spicca il 
Verstehen (il comprendere). Non si tratta di una “imitazione” né di una “riproduzione”, 
bensì dell’intreccio (pedagogico) di due formazioni umane ermeneuticamente distinte e 
poste in rapporto con la comprensione (Verstehen) e l’interpretazione (Auslegung).

Chiarisce Dilthey: «Quel processo, nel quale noi conosciamo una interiorità a par-
tire dai segni dati sensibilmente dall’esterno, noi lo chiamiamo Verstehen» (ibid.: 13). La 
comprensione riguarda tanto l’«essere» degli altri quanto il nostro; essa mostra «qualcosa 
di psichico, del quale quei segni sono la manifestazione esterna» (ibid.: l.c.). A parlare e a 
parlarci è però lo spirito umano (cfr. ibid.: l.c.). Lo fa con il balbettio dei bambini, l’Amle-
to di Shakespeare, la Critica della ragion pura, le pietre, il marmo, i suoni, i gesti, le paro-
le, la scrittura, le azioni, gli ordinamenti economici, le Costituzioni (cfr. ibid.: l.c.): questi 
esempi, che Dilthey riferisce domandano una Auslegung (in altri termini: una Interpreta-
tion). Comprensione e interpretazione sono sempre date dal penetrare «nell’interiorità», 
nelle «manifestazioni della vita», nel «linguaggio dell’interiorità umana», nei «documenti 
scritti», nella «letteratura» (dove esegesi e filologia paiono irrinunciabili) (cfr. ibid.: 14). 
Introdursi nelle espressioni della «vita interiore» equivale a condurre un’opera «vera» di 
autenticazione e autenticità, «in questa società umana piena di menzogna». La Herme-
neutik consiste dunque nella «teoria dell’arte dell’interpretazione (Kunstlehre der Ausle-
gung)» (ibid.: 15), dove l’analisi del comprendere è il presupposto per l’interpretare. Tan-
to la comprensione quanto l’interpretazione assegnano alle scienze dello spirito (cfr. ibid.: 
15-16) «possibilità» e «limiti» – osserva Dilthey – per la conoscenza della coscienza, di 
cui la storia dell’ermeneutica (cfr. ibid.: 16) si è sempre occupata nelle più diverse epoche 
della vicenda umana.

Con la sua conferenza convertita in scritto nel corso del 1900, Dilthey esplora per 
rapidi tratti quella storia: da Aristotele con la Retorica e la Poetica ai filologi alessandri-
ni che raccolgono e ordinano l’eredità greca generando la filologia, e stabiliscono «un 
canone dell’uso linguistico, dell’orizzonte culturale, della coerenza interna e del valore 
estetico» (ibid.: 18) di un’opera. Simboli e allegorie, storia e grammatica, senso reale e 
senso pneumatico (vitale, spirituale) impegnano da Origene ad Agostino l’ermeneuti-
ca all’interno della teologia. Il Rinascimento vede la filologia quale ars critica, edificio 
dottrinale, esegesi testuale, procedimento kunstmäßig (da condursi a “regola d’arte”). 
Con la Reformation cristiano-protestante l’esegesi dei Testi Sacri non prevede più, come 
secondo la tradizione cristiano-cattolica, un’interpretazione universalmente coerente 
poiché è il fedele, e non la Chiesa per lui, a cercare la propria e personale verità nella 
Bibbia. Refutata una clavis universalis, l’ermeneutica tedesco-protestante da J.A. Ernesti 
a S.J. Baumgarten e J.D. Michaelis fino a F.Ch. Baur avvia quella rifondazione che con 
Schleiermacher giunge al massimo punto di svolta. Non più un’ermeneutica classica e 



68 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

un’ermeneutica biblica, ma una «ermeneutica generale» (ibid.: 24): «essa deve delinea-
re le regole che occorre osservare in ogni interpretazione di segni (…). Non si possono 
inventare nuove scienze partendo dal punto di vista dell’architettonica e della simme-
tria» (ibid.: l.c.). Un’ermeneutica generale per essere efficace necessita di «interpretazione 
filologica» e «capacità filosofica». Friedrich Schleiermacher le possiede entrambe. Inoltre, 
opera in un contesto culturale contrassegnato dal classicismo di Winckelmann, dallo 
storicismo di Herder, dalla filologia di F.A. Wolf, Ch.G. Heyne e L.F. Heindorf. «Tutto 
questo – commenta Dilthey – si collegava in lui al metodo della filosofia trascendenta-
le tedesca che andando al di là dei dati della coscienza risaliva ad una facoltà creatri-
ce, la quale, operando unitariamente in modo inconscio, produce in noi la forma totale 
del mondo» (ibid.: 25). Dalla «conoscenza» quale «atto intenzionale», Schleiermacher fa 
derivare l’«analisi del comprendere» da cui desumere «un’interpretazione universalmente 
valida» (ibid.: l.c.). L’opera (letteraria) viene scandagliata fino a intendere «la mentalità 
del suo autore» (ibid.: l.c.), il suo «stile» (ibid.: 26), la forma interna ed esterna del testo 
posta al vaglio della comprensione (prima) e dell’interpretazione (dopo). Il contesto cul-
turale in cui Schleiermacher costruisce la fondazione della propria ermeneutica vede le 
presenze di Schiller, di W. von Humboldt e dei fratelli Schlegel. E, ancor più, di Goethe e 
delle sue opere su cui edificare una «scienza della critica» (ibid.: 27) letteraria, filologica, 
ermeneutica.

Al tempo di Dilthey pochi posseggono un’altrettanto chiara conoscenza storica del 
Neuhumanismus, studiato con acume e ripensato attraverso una profonda sensibilità. 
Dilthey sa che la Bildung – la formazione dell’essere umano – è un cammino e non una 
destinazione. Ed è consapevole che Verstehen e Auslegung siano sempre relative e mai 
assolute, poiché il compimento del senso (messo in moto nel Zirkel di opera e autore, 
conoscenza e coscienza, storia e vita, linguaggio e interiorità, soggetto e oggetto, com-
prensione e interpretazione) non sarà mai «definitivo» (ibid.: 29). La Bildung stessa pos-
siede qualcosa di ineffabile, anche se l’«interprete» attraverso la Nachbildung ri-forma in 
sé la vita dell’interpretato (cfr. ibid.: l.c.). Così, «il fine ultimo del procedimento erme-
neutico è quello di comprendere l’autore meglio di quanto egli non abbia compreso se 
stesso» (ibid.: 30); la filologia «diventa» ermeneutica così come – ma Dilthey non giunge 
fin qui, forse perché ancóra troppo attratto dalla dimensione psicologica dell’interpretare 
– la filosofia della Bildung finisce per interrogare la Pädagogik quale scienza dello spirito.

3.1. Geist e Natur nell’epistemologia diltheyana

Quanto attraverso Dilthey viene posto in evidenza riguarda il Geist e la Natur: spi-
rito e natura che due differenti tradizioni della scienza (Wissenschaft) considerano attra-
verso metodi e modi fra loro opposti. Le Geisteswissenschaften – le scienze dello spirito 
– indagano lo spirito e la storia del soggetto: ossia, dell’uomo. Verranno perciò chiama-
te scienze umane, mentre per Dilthey restano scienze del mondo spirituale che vanno 
innervate di un pensiero ermeneutico orientato alla comprensione a all’interpretazio-
ne. Al contrario, le Naturwissenschaften – le scienze della natura – ricorrono per l’ana-
lisi di ogni fenomeno naturale alla spiegazione scientifica, la quale chiede l’impiego di 
un metodo empirico, rigoroso e oggettivo che non lasci alla soggettività e alla storicità 
dell’uomo considerato qui come individuo alcun margine di conoscenza filosofica, meta-



69Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

fisica o ermeneutica. Al Verstehen e all’Auslegung si sostituisce l’Erklärung (spiegazione), 
che ha nel metodo empirico-sperimentale la sua ragion d’essere gnoseologica – ossia 
conoscitiva. 

È a una fondazione appunto gnoseologica che Dilthey guarda a proposito delle scien-
ze dello spirito, considerate in termini logici e metodologici, e aperte a una critica del-
la ragione storica. Fondazione gnoseologica che assume l’essere umano nella sua duplice 
dimensione interna ed esterna, con riflessi antropologici e psicologici, storici, sociali e cul-
turali. Dilthey cerca l’uomo intero, con il suo spirito e la sua natura, con la sua costituzio-
ne psichica e storica, con il suo mondo sociale e culturale. Per questo, avvia un’ampia rico-
gnizione sulla storia dello spirito tedesco, posto tra Kantismo, Illuminismo, Classicismo, 
Romanticismo, Idealismo e Positivismo (criticando di quest’ultimo la pretesa d’imporre il 
metodo di ricerca empirico, impiegato per l’indagine sulla natura, anche nello studio delle 
scienze storiche). Nel precisare la distinzione fra Geisteswissenschaften e Naturwissenschaf-
ten, con l’Einleitung in die Geisteswissenschaften – pubblicata nel 1883 – Dilthey considera 
la differenza tra l’Erlebnis intesa quale esperienza (vissuta) dell’interiorità umana e l’Er-
fahrung considerata come esperienza (immediata) del conoscere empirico.

Mentre Dilthey stabilisce un ruolo fondativo per la psicologia, alla distinzione dil-
theyana tra Geisteswissenschaften e Naturwissenschaften viene contrapposta da W. Win-
delband un’altra distinzione: quella tra scienze nomotetiche (orientate a determinare delle 
leggi generali normando la realtà nella costruzione dei saperi) e scienze idiografiche (tese 
a descrivere singoli fenomeni assunti nella loro specificità singolare e descrittività parti-
colare). Applicata alla psicologia, la distinzione tra nomothetisch e idiographisch le confe-
risce lo statuto epistemico proprio delle scienze naturali (attente all’oggettività nomoteti-
ca piuttosto che alla soggettività idiografica), facendole perdere sia il significato filosofico 
di teoria critica sia il significato etico di teoria valoriale. Pur confermando che le scienze 
della natura si muovono alla ricerca di leggi generali e le scienze dello spirito si volgono 
verso la conoscenza di singolarità fenomeniche, Dilthey si trova costretto a compiere una 
torsione epistemologica con cui attribuire all’ermeneutica (quale scienza interpretativa di 
testi, autori, storie) anziché alla psicologia quel carattere fondativo di cui le scienze dello 
spirito appunto necessitano. È il lavoro su Die Entstehung der Hermeneutik ad assumersi 
questo compito così decisivo.

Forse più di ogni altro filosofo, Dilthey accompagna il passaggio del Secolo. Per-
mangono vivide in lui le tracce del Neuhumanismus – a ricordarlo sono i suoi studi 
su Lessing, Goethe, Novalis, Hölderlin (cfr. Dilthey, 1906) – e probabilmente anche la 
responsabilità di inaugurare – dopo l’esteso ciclo della filosofia classica tedesca, da Kant 
a Hegel, ma anche da Marx a Nietzsche – una rinnovata epoca di studi filosofici. Nato 
sul fare degli anni Trenta dell’Ottocento (dunque oltre cento anni dopo Kant), Dilthey è 
di ventisei anni più giovane di Husserl, di venticinque rispetto a Simmel e di quindici nei 
confronti di Windelband. Non solo per questo, sia la Fenomenologia, sia lo Storicismo, 
sia il Neocriticismo muoveranno dai suoi studi o li assumeranno criticamente come pie-
tra di paragone.

Riassumendo: il nucleo fondativo della filosofia e dell’ermeneutica diltheyane è dato 
dalla vita nei rapporti con il genere umano, il mondo storico e la coscienza soggettiva 
ove prendono forma tanto la Stimmung (intesa quale disposizione interiore) quanto l’Er-
leben (considerato come esperienza vissuta). Se l’interiorità è davvero coinvolta nell’at-



70 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

mosfera culturale esterna al soggetto, il vivere s’intreccia con la realtà storico-sociale. Un 
legame che unisce vita (Leben) e storia (Geschichte) transita attraverso lo spirito dell’uo-
mo, il quale a sua volta è storia della vita e vita della storia. Niente le trascende. Tutto le 
interconnette con la cultura (Kultur). In esse vi sono le tracce del tempo passato, di cui il 
presente è l’erede atto a generare il futuro secondo una continuità della storia, della vita 
e della cultura stessa. Per Dilthey, l’uomo è un essere storico dimensionato nel proprio 
esistere, la cui temporalità va dalla nascita alla morte. Posto fra tempo e spazio, l’uomo 
matura una visione o intuizione del mondo – una Weltanschauung – in virtù della quale 
l’esperienza della vita può dischiuderlo alla comunità, i cui riflessi culturali attraversano 
l’arte, la religione, la filosofia. La Lebensphilosophie – la filosofia della vita –, a cui l’anali-
si storicista di Dilthey perviene, possiede un carattere antipositivista, kantiano, fenome-
nico, vitalistico. Dalla vita diparte la filosofia che si esplica nei termini della Historizität 
(storicità) di ogni essere umano.

4. La filosofia dell’educazione per una filosofia della vita

Nella sua storia secolare – che attraversa Settecento, Ottocento e Novecento – la 
filosofia della vita ha manifestato tre componenti di spicco. In primo luogo il vitalismo 
che Nietzsche, su tutti, pone in evidenza innervandolo del richiamo sia all’essere umano 
sia alla sua costituzione formativa; quindi il riverbero dell’interpretazione che si staglia, 
muovendo da Dilthey, sui processi della conoscenza ermeneutica del mondo – non solo 
culturale –; infine l’intreccio sottile tra Lebensphilosophie e Erziehungsphilosophie, dove 
quest’ultima – la filosofia dell’educazione – decide un quadro variegato di accessi catego-
riali atti a infondere nella vita una direzione antinichilista.

Alla rilevanza assegnata all’essere umano – còlto in una prospettiva neoumanistica – 
fa riferimento il molteplice semantizzarsi del concetto di educazione. Esso si arricchisce 
dei processi relazionali che appartengono all’intersoggettività, all’interetnicità, alla tran-
sculturalità (cfr. Levrero, 2016), trovando nel divario fra Gemeinschaft e Gesellschaft – tra 
comunità e società – non la dicotomia bensì una provocazione culturale di taglio aperta-
mente umanistico. Risemantizzare l’educazione per riumanizzare i rapporti sociali coin-
volge la riflessione su quei modi d’essere contrassegnati da arroganza, volgarità e cini-
smo, così propri di una società sempre più contraddistinta dalla maleducazione. Riordi-
nando – a partire dalla famiglia per giungere alla scuola e alla società civile (cfr. Borghi, 
1953) – la semantica dell’educazione, si può forse influire anche su quella sintassi della 
vita caratterizzata dal rispetto dell’alterità, dalla comprensione tollerante, dall’armoniz-
zazione delle condotte interpersonali.

Semantica e sintassi che possono muovere dalla difesa della natura quale compito 
dello spirito europeo. A tutto ciò va conferita quella dimensione giuridica che soltanto 
una Costituzione europea saprebbe rendere diffusiva e riconoscibile, presente e accetta-
ta. I valori della storia europea debbono finalmente essere posti all’interno di un testo 
costituzionale che sappia integrare la dimensione religiosa ebraico-cristiana e cattolico-
protestante con la dimensione laica illuministico-romantica, nonché antinazionalista, 
antifascista, antinazista, senza trascurare di stabilire tanto i doveri quanto i diritti per 
i soggetti e le comunità della migrazione nel loro inserimento sociale. Qui la dialettica 
fra identità e differenza non può che essere posta sotto il segno dell’ordine nelle condotte 



71Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

e della disciplina nei comportamenti (privati e pubblici). Prende perciò sostanza vitale, 
esistenziale ed essenziale per ogni essere umano la categoria filosofico-pedagogica della 
libertà, per la quale non solo «la mia libertà finisce dove inizia la Tua», ma anche «Tu 
puoi essere chi vuoi, ma non puoi fare ciò che vuoi».

Solo nella libertà la conditio humana assume in sé la dignitas hominis (cfr. Sola, 2016).
Soltanto nella libertà possono trovare soluzione i nessi presenti fra corpo e mente, 

natura e tradizione, ragione e sentimento, specie e genere, amore e amicizia, originarietà 
e trasformazione (cfr. Barbieri Wurtz, 2025).

Solamente nella libertà giunge a sintesi il processo della formazione interiore, intima, 
profonda, irripetibile e armoniosa (cfr. Marcone, 2022) nell’essere umano.

L’opposizione tra etica del conflitto ed estetica della concordia può essere discussa 
all’interno di una Lebensphilosophie contrassegnata dalla Liebesphilosophie: vale a dire, 
da una radicale ridefinizione del concetto di amore umano (comprensivo del rispetto per 
ogni sua forma, manifestazione e sensibilità). Subentrano allora sia una filosofia della 
Gelassenheit – della “placida pacatezza” – con cui l’essere umano si educa anche al Sorge 
– l’“avere pensiero per l’altro” – sia una Anschauung eudemonistica che rilegge la que-
stione della felicità entro il cammino della vita umana. Terminus a quo e Terminus ad 
quem – punto di partenza e punto di arrivo – fra i quali tanto la damnatio memoriae 
quanto la deprecatio temporum – la condanna della memoria e quella dei tempi – sia-
no pedagogicamente sostituite dalla cupiditas sciendi et inveniendi: il desiderio di sapere 
e scoprire. La dimensione stoica che si dispone all’origine di ogni Gelassenheit – anche 
heideggeriana (cfr. Sola, 2010) – apporta nell’educazione l’atarassia e l’aponia, intese qua-
li pedagogie della imperturbabilità e della serenità esistenziali. Qui il valore della proles-
si – ove l’esperienza passata si anticipa nella futura – dimora nella disambiguazione tra 
vero e falso, giusto e ingiusto, nonché fra il bene e il male, il bello e il brutto. E ciò non 
perché essi abbiano un irriducibile profilo anagogico che li ponga sub specie aeternitatis, 
ma affinché entrino a far parte – fin dalla prima infanzia – dell’orizzonte cognitivo di 
ogni soggetto, che con la lingua materna riceve anche l’insegnamento isotopico – ovvero 
il percorso interpretativo – proprio delle distinzioni logiche, morali, estetiche e culturali 
che rendono partecipi di se stessi entro una comunità di pensiero e di vita.

E poiché si assume presto nella vita la sensazione di essere parte di comunità diffe-
renti, l’intersezionalità diventa un tema centrale per la filosofia dell’educazione affinché 
il soggetto apprenda a riflettere sulle proprie e plurali forme di identità – ad esempio in 
ordine a questioni come il genere, l’etnia di appartenenza, il ceto sociale, l’orientamento 
sessuale. In una società in cui populismo, razzismo, sessismo, antisemitismo, classismo 
e suprematismo insidiano i diritti umani, un’educazione antidiscriminatoria favorisce i 
processi di aggregazione sociale anziché ledere i princìpi della convivenza civile. Ostaco-
lare quel congedo dall’orizzonte politico che ha assunto proporzioni smisurate in Euro-
pa significa avviare lo sforzo per recuperare un congruo orizzonte interpretativo circa il 
vivere sociale, aggredito dalla banalità mediatica, dal consumo di sostanze (a partire dal-
la preadolescenza), dalla tecnologizzazione delle condotte comunicative, dall’implosione 
valoriale, dal riduttivismo critico assediato dal «semplicismo» (cfr. Martini Welbergen, 
2025). Sono l’efficienza e la produttività, la competizione e la velocizzazione a incremen-
tare quell’inquietudine di cui hanno a suo tempo parlato i filosofi francofortesi. Ed è la 
devastante ignoranza orgogliosa di se stessa ad aumentare il tasso di frivola e vanito-



72 Author

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Mario Gennari

sa scipitezza proprio di una società sostanzialmente stupida (anziché complessa), dove il 
denaro e il potere, le droghe e le dipendenze, la corruzione e una diffusa disonestà (non 
solo mafiosa) minano le fondamenta del vivere democratico istituito sui diritti costitu-
zionali e lo Stato di diritto.

La retorica sugli “eventi culturali” del tutto privi di Cultura, il ritualismo della “spet-
tacolarizzazione” dove non c’è traccia alcuna di Arte, la tecnologizzazione presuntuosa 
del comunicare di là da ogni logica dell’Episteme, ebbene tutto ciò contribuisce al tra-
monto del buon senso, del buon gusto e del senso stesso del limite. Una gigantesca pul-
sione al successo incrina in modo insanabile la formazione, l’educazione e l’istruzione 
culturale (cfr. Gennari – Sola, 2016) sia nel soggetto sia nella scuola, ipostatizzando – e 
cioè trasformando dei predicati in sostanze – l’apparenza quale corollario dell’inautenti-
cità della vita.

Ed è appunto sulla Eigentlichkeit che devono saper convergere il discorso, la critica 
e la ricerca in filosofia dell’educazione facendo tesoro della lezione storico-storiografica 
della Lebensphilosophie. Ciò affinché la Bildung e l’Erziehung – la formazione umana e 
l’educazione all’umanità – possano trovare posto nel disegno preparatorio di un affresco 
costituzionale europeo. Sinòpia a cui la Erziehungsphilosophie, in quanto scienza, offre 
un contributo umanistico aristotelicamente e husserlianamente noematico, ove assu-
mono distinzione sia la conoscenza intellettiva elementare, sia la presa di coscienza del 
mondo, sia la libertà intesa però quale antidoto al narcisismo debordante.

Riferimenti bibliografici

Albert K., Lebensphilosophie, Alber, Freiburg i.B., 1995.
Barbieri Wurtz I., Tertium Comparationis. Pedagogie Comparate, crisi sociale, Pedagogia 

Clinica, Roma, Anicia, 2025.
Bertagna G. (ed.), Educazione e formazione. Sinonimie, analogie, differenze, Roma, Studi-

um, 2018.
Borghi L., L’educazione e i suoi problemi, Firenze, La Nuova Italia, 1953.	
Cambi F., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2018.
Dilthey W., Die Entstehung der Ermeneutik, in AA.VV., Philosophisce Abhandlungen, 

Christoph Sigwart zu seinem 70. Geburtstag, 28. März 1900 gewidmet, Tübingen, S. 
185-202, 1900 (tr.it. Le origini della ermeneutica, in Ermeneutica e religione, ed. G. 
Morra, Bologna, Pàtron, 1970, pp. 47-91).

Id., Das Erlebnis und die Dichtung. Lessing, Goethe, Novalis, Hölderlin, Leipzig, 1906; 
Göttingen, 196514 (tr.it. Esperienza vissuta e poesia. Lessing, Goethe, Novalis, 
Hölderlin, Genova, Il Melangolo, 1999).

Fellmann F., 1993Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, Ham-
burg, Rowohlt, 1993.

Gennari M., Storia della Bildung. Formazione dell’uomo e storia della cultura in Germa-
nia e nella Mitteleuropea, Brescia, La Scuola, 1995.

Id., Filosofia della formazione dell’uomo, Milano, Bompiani, 2001.
Id., L’Eidos del mondo, Milano, Bompiani, 2012.



73Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’educazione.

Id., Dalla paideia classica alla Bildung divina, Milano, Bompiani, 2017.
Id., Neuhumanismus. Pedagogie e culture del Neoumanesimo tedesco tra Settecento e 

Ottocento, Genova, Il Melangolo, voll. III, 2018-20.
Id., Sul concetto di Dasein, in «Studi sulla Formazione», XXVI, n.2, pp. 245-248, 2023a.
Id., La Bildung neoumanistica. Germania e Europa nell’Età di Goethe, Napoli, La Scuola 

di Pitagora – Istituto Italiano per gli Studi Filosofici, 2023b.
Gennari M., Marcone F., Allegorie dell’infanzia, Genova, Il Melangolo, 2025.
Gennari M., Sola G., Logica, linguaggio e metodo in pedagogia, Genova, Il Melangolo, 

2016.
Grosse J., Lebensphilosophie. Eine Einführung, Stuttgart, Reclam, 2010.
Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundriß), Genova, Il Melangolo, 2013.
Kozljanic R., Lebensphilosophie, Stuttgart, Kohlhammer, 2004.
Levrero P. (ed.), Pedagogia della storia, Genova, Il Melangolo, 2027. 
Id., Transculture mediterranee. Pratiche pedagogiche tra immigrazione e integrazione, 

Roma, Aracne, 2016.
Marcone F., Saggio sull’Armonia. Tra musica, letteratura e formazione umana, Roma, 

Anicia, 2022.
Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.
Martini Welbergen M., Pensiero vs semplicismo, Diss., Università di Genova, 2025.
Molnár F., A Pál utcai fiúk, Budapest, 1907 (tr.it. I ragazzi della via Pál, Milano, Monda-

dori, 1967; 1997).
Nietzsche F., Unzeitgemässe Betrachtungen. Vom Nutzen und Nachteil der Historie für 

das Leben, E.W. Leipzig, Fritzsch, 1874; Leipzig, Naumann, 1899; Leipzig, Kroner, 
1930; Stuttgart, Reclam, 1982; Stuttgart, Klett, 1993; in Werke. Kritische Gesam-
tausgabe, Hrsg. G. Colli, M. Montinari, Berlin, De Gruyter, Bde.5 (tr.it. Sull’utilità 
e il danno della storia per la vita, in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli, M. 
Montinari, Milano, Adelphi, 1973, voll.8).

Id., Menschliches, Allzumenschliches, Schmeitzner, Chemnitz, 1878; Leipzig, Fritzsch, 
1886 (tr.it. Umano, troppo umano, in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli,  
M. Montinari, Milano, Adelphi, 1964-75, vol. IV, t.2; Milano, Adelphi, 1979, voll.2).

Id., Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten, 1887; in Werke. Kritische Gesa-
mtausgabe, Hrsg. G. Colli, M. Montinari, Berlin, De Gruyter, Bde.5 (tr.it. 
Sull’avvenire delle nostre scuole, Milano, Adelphi, 1973; 1975).

Id., Götzen-Dämmerung, oder: Wie man mit dem Hammer philosophiert, Leipzig, 1889 
(tr.it. Il Crepuscolo degli idoli ovvero come si filosofa a martellate, Milano, Casa 
Editrice Sociale, 1924; in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli, M. Montinari, 
Milano, Adelphi, 1964-75, vol. VI, t. III).

Rossi P., Lo storicismo tedesco contemporaneo, Torino, Einaudi, T1956.
Sarsini D., Il corpo in occidente, Roma, Carocci, 2013.
Simmel G., Lebensanschauung, München, Duncker & Humblot, 1918; Berlin, 1994.
Sola G., Die pädagogischen Begriffe "Paideia”, “Bildung” und “Erziehung” in Martin Hei-

deggers, in «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik», Heft 2, 2010.
Id., La formazione originaria. Paideia, humanitas, perfectio, dignitas hominis, Bildung, 

Milano, Bompiani, 2016.


