N Studi sulla Formazione: 28, 59-73, 2025-2
Q@ornaces DOI: 10.36253/5sf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)

Lebensphilosophie e filosofia dell’'educazione

MARIO GENNARI (0000-0002-9015-3996)

Professore emerito di Pedagogia Generale e Sociale - Universita degli Studi di Genova

Corresponding author: mario.gennari@emeriti.unige.it

Abstract. The article explores the relationship between Lebensphilosophie - the
philosophy of life — and the philosophy of education. After tracing the historical-
conceptual origins of Lebensphilosophie, the essay delves into its connection with the
philology of life, including through the Nietzschean analysis of German culture and
Bildung. Furthermore, it examines its link with the hermeneutics of life, highlighting
the role of comprehension and interpretation in the construction of human
knowledge. The article converges on the tension between humanism and nihilism, as
well as on the urgency of a philosophy capable of restoring meaning and dignity to
the human experience of formation, education and instruction.

Keywords. Lebensphilosophie - Philosophy of Life - Bildung - Hermeneutics -
Humanism.

1. Filosofia della vita: storia, cultura, teoresi

Gli ultimi tre decenni dell'Ottocento esprimono il deutscher Kanon di una filosofia
orientata a indirizzare il pensiero alla volta di un’inedita categoria: das Leben (cfr. Fel-
Imann, 1933; Grosse, 2010) — la vita. Gia nel 1772 lo storico lusaziano Gottlob Benedikt
Schirach aveva messo a stampa per i tipi del Richter Verlag — presso Altenburg, in Turin-
gia - lo studio Uber die moralische Schinheit und Philosophie des Lebens (Sulla bellezza
morale e filosofia della vita). Figlio di un teologo, docente privato a Halle, professore di
filosofia a Helmstedt nella Bassa Sassonia, von Schirach aveva ricevuto da Maria Theresia
d’Austria il titolo nobiliare. Era il 1776. Simpatizzante dell’ Aufkldrung, gli eccessi rivolu-
zionari lo avevano indotto a maturare una visione politica pilt moderata, che gli era valsa
pero l'intensa polemica con Adolf Freiherr Knigge (cfr. Gennari, 2018-20, vol. III) - affilia-
to allIlluminatenorden: una societa segreta di matrice illuminista e vocazione massonica.

Se l'opera di von Schirach aveva ricondotto I'idea di vita all’etica, sara il Neuhuma-
nismus tedesco, tra Sette e Ottocento, a infondere nella filosofia della vita i tratti elemen-
tari di una Weltanschauung atta a congiungere I'esperienza del vivere con ’essere umano
che la esperisce. Friedrich Schlegel ne discutera nel saggio del 1827 intitolato appunto
Philosophie des Lebens, conducendo quest’ultima alla volta della Lebenskunst — I’arte del-
la vita —, ormai entro una Stimmung culturale influenzata dai primi esiti della filosofia

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



60 Mario Gennari

di Schopenhauer, e che presto si mostrera ricettiva verso il darwinismo. Vengono cosi
spalancandosi le contrade di quel vitalismo che enfatizza sia I'Erlebnis (esperienza vissu-
ta) sia UErfahrung (esperienza creatrice) fino a guidarle nelle scorribande del disincanto
- la Erniichterung assunta quale moneta corrente del relativismo lasciato interdetto da
Nietzsche non tanto sulla soglia goethiana dell’«attimo» quanto piuttosto al cospetto del
nichilismo: vero archetipo di un’Eta sospinta dal vento del nazionalismo fino al bordo
abissale del primo conflitto mondiale.

La Lebensphilosophie aveva ripreso consistenza non a caso proprio nel tempo della
Belle Epoque - francese e presto europea — degli ultimi tre decenni del XIX secolo. Era
stata una reazione composta al Positivismo europeo, all’Idealismo tedesco, al militari-
smo guglielmino. A meglio interpretarla ¢ I'esperienza vitale che si sprigiona nell’Impres-
sionisme con le sfumature en plein air delle albe di Monet, dei boulevards di Pissarro,
delle colazioni sull’erba di Manet, fino al gioioso Bal au moulin de la Galette di Pierre-
Auguste Renoir - ove i sussurri coprono sereni il suono dell’orchestra. Si tratta tutta-
via di un tempo zavorrato di contraddizioni. Vi spiccano i segni sinistri del patriottismo
prussiano, gli eleganti palazzi neobarocchi accanto alle stentoree architetture neoclassi-
che, la eco del Parsifal nell’'ultimo Wagner, cosi come I'Impressionismus pittorico di Max
Liebermann a corollario della Berlino luccicante di fine Ottocento. Ma & appunto que-
sta ’Epoca in cui il tempo storico — insieme alla storicita del tempo - scorta la riflessio-
ne filosofica sino all’'immanenza della vita. Qui, nel rifiuto del riduttivismo proprio di
un'oggettivita deterministica, si accorda nel soggetto lo spirito tensionale della Neuzeit:
quella modernita che, tra spinta al progresso e freno della tradizione, fa della vita stes-
sa il luogo e l'evo dell’Unbestimmtheit: 'indeterminatezza. Avvertitala nell’esperienza, la
filosofia - sia in Dilthey che in Simmel - s’attesta quale trasgressione ai moralismi, alle
ortodossie, ai dogmatismi (religiosi o laici che siano). Il loro superamento — una Uber-
windung che non rinuncia all’indole, agli impulsi, all’istinto, alla volonta - cerca l'origi-
narieta della vita nel soggetto e trova il soggetto nelle trasformazioni del vivere. Urspriin-
glichkeit e Verwandlung - originarieta e trasformazione (cfr. Sola, 2016) - offrono all’o-
rizzonte vitale dell’essere umano il paradigma pedagogico della “formazione” - che non
si rinverra nella dicotomia fra Zivilisation e Kultur discussa da Mann con le Betrachtun-
gen eines Unpolitischen, né in Der Untergang des Abendlandes di Oswald Spengler. Certo
non & un caso che entrambe le opere appaiano nell’anno 1918.

Anche al culmine del conflitto 'albero della menschliche Bildung mantiene tuttavia
le proprie radici nella gottliche Bildung di Meister Eckhart, dimensiona ancora il tronco
nella Neuhumanistische Bildung di Goethe, Schiller e Pestalozzi, getta infine le ramifica-
zioni nella biirgerliche Bildung di fine Ottocento e inizi Novecento.

Senonché, nazionalismo e militarismo erano stati le cause principali che avevano
condotto la Germania e Austria, la Mitteleuropa e I’Europa alla Prima Guerra Mon-
diale, quando il Nihilismus era prevalso sull’Humanismus, la Bildung era diventata
Unbildung, al soggetto era stato imposto di farsi soldato, mentre il razionalismo illumi-
nista e I'irrazionalismo romantico ancéra una volta non avevano saputo andare a sin-
tesi. Spettera all’Expressionismus mostrare le deformazioni dei corpi e le parodie degli
eroismi, attraverso le astrazioni di Die Briicke o nelle esposizioni di Der Blaue Reiter. Ci
pensera il nazionalsocialismo a dichiararle arte degenerata: Entartete Kunst, perché non
patriottica, non pura, non ariana, non tedesca.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 61

Aver portato a significazione I’esperienza vitale del soggetto assume il valore di una
riscoperta delle dimensioni plurali dell’Anthropos (cfr. Cambi, 2018; Mariani, 2006) —
con il loro carico di emozioni, affezioni e (leopardiane) «avventure storiche» dell’animo.
Ma contemporaneamente induce la filosofia della vita al cospetto della morte. Quindi,
anche di una filosofia della morte, sebbene controbilanciata dalle tradizioni dell’inwendi-
ges Lebens - la vita interiore —, del gesammeltes Lebens — la vita raccolta —, della Weltwei-
sheit — la saggezza mondana —. Essi paiono i legati nell’eredita del Neuhmanismus e della
Goethezeit, quando e dove 'ars vivendi aveva sussunto il vivere la vita senza mai disto-
gliersi da una riflessione filosofica pedagogicamente vivificante (cfr. Kaiser, 2013).

Mossa dunque dalla Popularphilosophie del primo XVIII secolo, passata attraverso
il razionalismo settecentesco dell’Aufkldrung tedesca, guarnita dal movimento romanti-
co, rigenerata nel contributo antistoricista di Nietzsche, la Lebensphilosophie incontrera
- dopo larricchimento ermeneutico operato da Dilthey - la sua rielaborazione profonda
nella Phidnomenologie di Husserl. Lesperienza della realta ¢ qui condotta fino all’essenza
e all’esistenza del soggetto immerso nella propria vita, tuttavia sempre entro le connes-
sioni con la Lebenswelt: il mondo della vita. Ben sapendo che non si da intersoggettivita
senza il soggetto — e che ¢ falso il contrario —, Husserl supera la soggettivita empirica e
i fenomeni come appaiono alla coscienza, esperendo la trascendentalita dell’esperienza
vivente. Lo puo fare poiché Dilthey ha chiarito, una volta per tutte, che il Verstehen - la
comprensione — non deve essere conseguito psicologicamente, bensi assegnando all’er-
meneusi il passaggio decisivo per la conoscenza della vita nell’essere umano e nei suoi
mondi della quotidianita.

Tale ¢ il compito dell Auslegung — dell'interpretazione — al cospetto del soggetto, della
storia, del mondo e della vita, ripensati da Heidegger nei termini della costituzione onto-
logica del Dasein (cfr. Gennari, 2023a). Con cio, la Philosophie des Lebens di Dilthey, dive-
nuta Phdnomenologie des Lebens con Husserl, si appresta a mostrarsi nei termini di una
Ontologie des Daseins: vale a dire, quale heideggeriana ontologia dellessente — das Seiende
- pensato nella temporalita di quellessere esistente che chiamiamo Mensch: lessere umano.
Limportanza epocale di Sein und Zeit, del 1927, consiste appunto nell'aver distinto lessere
metafisico (dove “essere” € tutto cio che ¢) dallessere ontologico (dal greco on al latino
ens fino al tedesco das Seiende: I"“ente”), conferendo a ogni Dasein (cioé allessenza esi-
stente” di ogni essere) il suo essere nel mondo, e affidando al Dasein dellessere umano la
duplice relazione con Iessere” metafisico e con tutti gli altri “enti” che sono parte delles-
sere, cogliendo infine lessere metafisico e lente ontologico nella loro dimensione tempora-
le. Essa pervade sia tutto cio che ¢ (lessere) sia lesistere di quellessere che ¢ (lente) e che
possiamo nominare davvero Mensch se il suo modo di essere e di esistere e di vivere si
contrassegna dell’autenticita: die Eigentlichkeit. La vita autentica diviene lepicentro peda-
gogico di una Bildungsphilosophie ove si decide il senso umano del vivere la vita. E questo
¢ esattamente cio che Martin Heidegger non sapra fare!

Intorno agli esistenzialismi di primo Novecento - atei, cristiani, ebraici e perfi-
no arabi -, il concetto stesso di “vita” viene sostituendosi con quello di “esistenza”, sino
all’errore ontologico commesso da Sartre nel credere davvero che l'esistenza «preceda»
lessenza. Del tutto distratto da questa esposizione dei problemi, Wittgenstein — con le
Philosophische Untersuchungen del 1953 — portera le cose della vita (die Tatsachen des
Lebens) alle Lebensformen: vale a dire quelle “forme di (o della) vita” che caratterizzano

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



62 Mario Gennari

i modji, le pratiche, i comportamenti (anzitutto linguistici), le convenzioni, le abitudini, i
contesti (anche semantici) relativi sia alle soggettivita sia alle comunita del vivere umano.

E qui la Lebensphilosophie riprende la spinta neoumanistica che aveva contrassegna-
to buona parte della sua storia, ricevendo dallebreo Bergson il contributo dell’élan vital:
lo «slancio vitale» che supera il nulla nichilista per attribuire alla vita umana il senso del
rispetto verso la natura, il significato della dialettica fra le forme sociali del vivere comune,
il valore della forza creatrice presente nell'universo, la potenza umana della liberta quale
vessillo della vita. Una filosofia — quella bergsoniana - inabile pero a cogliere nel naziona-
lismo - sia tedesco sia francese - il pericolo atavico che gravera ancéra una volta sullEu-
ropa. Anche per questo, la forza propulsiva della Lebensphilosophie viene esaurendosi pro-
prio negli anni contrassegnati dal fascismo italiano, dal nazionalsocialismo tedesco, dalla
persecuzione in Europa del popolo ebraico. Tuttavia, persiste la sua eredita complessiva
allinterno della teoria della cultura, della storia delle idee e della filosofia delleducazione,
coinvolgendo i rapporti fra liberta e potere insieme a quelli tra soggetto e societa, dimen-
sionati ancdra nellopposizione radicale fra umanesimo e nichilismo, che continua a distin-
guere lassetto culturale e ideale dell’Europa, dellOccidente e del mondo intero anche in
questi primi decenni del XXI secolo. Permane dunque aperta la domanda: sapranno i vin-
coli di una pedagogia della storia contrassegnare in futuro la consapevolezza politica del
senso attribuito a ogni vita umana quale simbolo dell'intera umanita?

2. Lebensphilosophie e filologia della vita

Aveva scritto Goethe in una lettera a Schiller del dicembre 1798: «Del resto mi ¢ odio-
so tutto cid che mi istruisce soltanto, senza accrescere o vivificare immediatamente la
mia attivita». Nietzsche riprende la citazione goethiana e la pone in apertura alla Seconda
delle Unzeitgemiifle Betrachtungen (Considerazioni inattuali), intitolata Vom Nutzen und
Nachteil der Historie fiir das Leben (Sull'utilita e il danno della storia per la vita). Chiama
il suo scritto «inattuale» in quanto rivolto a una critica della cultura dellepoca guglielmina,
con il suo duplice carico di Positivismus e di Historismus. E commenta: «(...) un’istruzio-
ne senza vivificazione non puo che essere odiosa» (Nietzsche, 1874: 3). Lantistoricismo
nietzschiano che permea le pagine della Seconda Inattuale oppone il passato e il senso
storico al sentire della vita. Vivificarla ¢ compito dell’educazione e della cultura: «Chi
non sa mettersi a sedere sulla soglia dell’attimo dimenticando tutte le cose passate (...)
non sapra mai che cosa sia la felicita» (ibid.: 8). Per obliare un passato i cui retaggi pesa-
no sul modo di vivere la vita occorre «sapere con esattezza quanto sia grande la plasti-
sche Kraft (forza plastica) di un uomo, di un popolo o di una civilta (einer Cultur)» (ibid.:
8-9). Coloro che non posseggono questa forza e «per un’unica esperienza, per un uni-
co dolore, spesso soprattutto per un unico lieve torto, si dissanguano inguaribilmente»
(ibid.: 9) lasciando la loro vita — presente e futura — priva di un orizzonte (eines Horizon-
tes), costoro non solo mancano di una Bildung storica (cfr. ibid.: 15), ma ancor piu sono
privi di «una cultura in divenire» che disponga la storia «al servizio della vita» (ibid.: 16).
Cosi Nietzsche distingue la «moderna Gebildetheit (culturalita)» dalla «vera Bildung (for-
mazione)» (ibid.: 34). Nel farlo, indica il pericolo per I’essere umano - e per il Tedesco —
di sprofondare «nel deserto accumulato delle cose apprese che non agiscono all’esterno,
dell’erudizione che non diventa vita» (ibid.: 40).

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 63

Per meglio tracciare I'incerto cammino dell’individuo borghese — e, insieme, «I'inti-
ma miseria dell'uomo moderno» (ibid.: 41) -, Nietzsche persegue una filologia della vita
che metta in chiaro 'uniformita (poiché «convenzionale», «frettolosa», affetta da «smania
di comodita») della Bildung borghese, dove «la curiosita, la paura della noia, I’invidia, la
vanita, la passione del giuoco» (ibid.: 47) tradiscono solo l'assenza di «discernimento» e
la mancanza della «calma». Se la scienza domina sulla vita (cfr. ibid.: 60), se 'educazio-
ne diviene preminentemente storica (cfr. ibid.: 65), se la cultura e privata di ogni vitali-
ta (cfr. ibid.: 69), allora sara 'uomo stesso a subire il peso del mondo. Sicché Nietzsche
conclude: «Se almeno non si dovesse sentire in eterno Iiperbole di tutte le iperboli, la
parola: mondo, mondo, mondo, dato che ognuno dovrebbe, onestamente, parlare solo
di uomo, uomo, uomo!» (ibid.: 75). Lo scavo filologico puo giungere fino all'umano
poiché Nietzsche possiede il senso della vita (e, insieme, della storia) che il Neuhuma-
nismus ha lasciato in eredita alla Germania e ai Tedeschi. Ma quel senso classico — gre-
co e romano - evoca «il libero uomo célto» (ibid.: 91), e non gia der historisch-aestheti-
sche Bildungsphilister (il filisteo storico-estetico della Bildung) (cfr. ibid.: l.c.). Il Tedesco
moderno crede nella propria educazione, nella propria Art Cultur (ibid.: l.c.). Non sospet-
ta pero di essere quel Bildungsphilister di cui Nietzsche sbozza I'impietoso profilo: «il
saccente e aggiornato cicalatore sullo Stato, sulla Chiesa e sull’arte, il sensorio per mil-
le specie di sensazioni, lo stomaco insaziabile, che tuttavia non sa che cosa sia un’one-
sta fame e sete» (ibid.: l.c.). Insomma, il borghese! L'individuo dalla «cultura decorativa
(dekorative Kultur)» (ibid.: 99).

2.1. Laccento nietzscheano nella Deutsche Kultur

A Récken, in Sassonia, il 15 ottobre 1844 era nato Friedrich Nietzsche. Figlio di un
pastore luterano, rimane orfano a soli cinque anni; la famiglia si trasferisce a Naumburg,
dove il ragazzo frequenta una scuola privata per poi accedere al Gymnasium nell’abba-
zia di Pforta; qui riceve una borsa di studio per le sue alte qualita nelle lingue antiche
e nella musica. La cultura classica presto maturata contrasta con I'ambiente domestico
piccolo-borghese (e protestante) nel quale vive. Iscrittosi all’'Universita di Bonn per stu-
diare teologia, si dedica invece agli studi filologici; allievo di EW. Ritschl prima a Bonn
poi a Lipsia, nella citta sassone conosce Wagner; il 13 febbraio 1869, all’eta di 24 anni,
diventa — auspice Ritschl - professore ordinario nell’Universita di Basilea, dove entra in
contatto con Jacob Burckhardt - lo storico svizzero celebre per gli studi sulla civilta del
Rinascimento italiano. A Basilea stende le quattro Unzeitgemdsse Betrachtungen, ma a
causa della precaria salute nel 1879 lascia I’ateneo ricevendo una pensione adeguata al
suo sostentamento. Engadina, Nizza francese, Venezia, Rapallo e la Riviera ligure, Geno-
va, Torino sono i rifugi di un apolide il cui stato di salute lentamente si aggrava. Ami-
co di Paul Rée, Lou Andreas von Salomé, Hans von Biilow, Malwida von Meysenbug,
nel gennaio 1889 la sua patologia neurologica provoca un crollo psichico che sfocia in
una crisi di follia: la prima di altre che insieme al progressivo peggioramento (con per-
dita della memoria, dell'uso delle gambe, della parola stessa) lo accompagneranno fino
all’epilogo weimariano. Nella citta della Turingia, il 25 agosto 1900 Nietzsche si spegne.
Filologo classico, filosofo, musicista, poeta, compositore, ¢ ricordato anche quale critico
della cultura - della Deutsche Kultur —. Nelle faglie profonde della sua analisi si scorgono

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



64 Mario Gennari

le tracce di una provenienza borghese — meglio, basso-borghese — invano occultate dalla
visione aristocratica della cultura stessa, che avrebbe dovuto forse compensarle.

Ovviamente non si tratta di una nobiltd quale cifra identitaria di ceto, bensi del-
la Aristokratie des Gedankens (del pensiero) che distingue la cultura dalle classi e dalle
borghesie, dallo Stato e dalle Chiese, dal commercio e dai poteri. «La cultura e lo Stato
- scrive Nietzsche in Gétzen-Dammerung (Crepuscolo degli idoli), del 1889 - (...) sono
antagonisti: “Stato di cultura” ¢ soltanto un’idea moderna. (...) Tutte le grandi epoche
della cultura sono epoche di decadenza politica: cio che & grande nel senso della cultu-
ra ¢ stato non politico, addirittura antipolitico» (Nietzsche, 1889: 75). Un’idealizzazione
della Kultur cui fa seguito pero il giudizio politico: «Nella storia della cultura europea
I’ascesa del “Reich” significa (...) uno spostamento del centro di gravita. (...) I Tede-
schi non hanno pill peso» (ibid.: 76). Sono privi di spiriti come Goethe, Hegel, Heine,
Schopenhauer. LU'incursione nella pedagogia che - pur senza evocarla - a questo punto
Nietzsche compie ¢ decisiva. «Si ¢ dimenticato (...) che la Bildung ha il proprio fine in se
stessa — e non nel “Reich™ (ibid.: l.c.). Il canone nietzschiano non sconta, come presso
altri autori, eliminazione inconscia della memoria. La coerenza culturale rimane inden-
ne dallo scotomizzare. Una civilta dell’Erziehung persegue quella filologia della vita che
nella societa dei «migliori» conferma lo scavo ermeneutico dai riflessi profetici, ove soli-
tudine e malattia coinvolgono in un basso continuo la potenza elementare della forma-
zione umana, pur nella «decadenza della cultura tedesca». Cosi Nietzsche: «C’¢ bisogno
di educatori (...), spiriti superiori, aristocratici, (...) non dei tangheri addottrinatori che
il liceo e l'universita offrono oggi alla gioventu (...). Mancano gli educatori» (ibid.: I.c.)
- tra le cui eccezioni Nietzsche segnala il «venerato amico Jacob Burckhardt» (ibid.: 77).

Quindi, la prima, radicale, domanda: «Che cosa determina il decadimento del-
la cultura tedesca? Il fatto che I"“educazione superiore (hohere Erziehung)” — risponde
Nietzsche — non ¢ piu un privilegio — il democratismo della “formazione generale (der
allgemeinen Bildung)” (...). Nella Germania di oggi — prosegue — nessuno ha piu la liber-
ta di dare ai suoi figli un’educazione nobile (eine vornehme Erziehung): le nostre scuole
“superiori” sono preordinate tutte quante, con i loro insegnanti, programmi e obiettivi
d’insegnamento, per la pitt equivoca mediocrita. E impera ovunque una fretta indeco-
rosa, come se qualcosa andasse perduto qualora il giovanotto non avesse ancora “finito”
a 23 anni, e non sapesse ancora rispondere alla “prima tra le domande™: che professio-
ne?» (ibid.: I.c.). CAusiibung einer Berufstdtigkeit — I'esercizio di una attivita professionale
—, che la borghesia antepone alla cultura, privilegia la Berufsausbildung - la formazione
professionale — rispetto alla Bildung, la quale possiede il proprio Zweck (fine) in se stessa.
I Tedeschi e la cultura tedesca sembrano averlo dimenticato, scortando lontano da cio gli
istituti di istruzione superiore.

2.2. Bildung e Bildungsanstalten

In Menschliches, Allzumenschliches (Umano, troppo umano), Nietzsche fa ritorno a
Maximen und Reflexionen e dunque a quanto, per Goethe, possa dirsi “tedesco”, ovvero:
«le persone veramente insopportabili (...) che non si accorgono di mancare di liberta di
gusto e di spirito (...). Ma proprio cio - soggiunge Nietzsche -, secondo il ben pondera-
to giudizio di Goethe, ¢ tedesco» (Nietzsche, 1878, II: 106). Di seguito, e tuttavia prima

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 65

di paragonare il socialismo a una «peste» (ibid.: 107), Nietzsche si rivolge alla borghe-
sia: «voi ricchi borghesi, che vi chiamate “liberali”, (...) se voi, cosi come siete, — ovvero
antisocialisti - non aveste il vostro patrimonio e la preoccupazione di conservarlo, que-
sta vostra convinzione farebbe di voi dei socialisti: I'unica differenza tra voi e loro ¢ il
possesso» (ibid.: 106-107). Voi «propagate il socialismo» — che Nietzsche senza remore o
infingimenti definisce «malattia del popolo» (ibid.: 107) — e lo fate attraverso «la falsita e
Iistrionismo delle vostre gioie (...), le vostre abitazioni, i vostri abiti, le vostre carrozze,
le vostre vetrine e le esigenze del vostro palato e della vostra tavola; il vostro chiassoso
entusiasmo per l'opera e la musica, e infine le vostre donne, formate e célte, ma di metal-
lo non nobile, dorate, ma senza il suono dell’oro, da voi scelte come pezzi da parata»
(ibid.: I.c.). Se in non poche pagine nietzscheane i Deutschen e il Biirgertum — i Tedeschi
e la borghesia — sembrano equivalersi, non sara una sorpresa quando intorno al 1900,
la Deutsche Bildung e la biirgerliche Bildung - la Bildung tedesca e la Bildung borghese
- parranno coincidere. Allorché Ernst Troeltsch, dopo la Grande Guerra, nel suo lavoro
del 1919 intitolato Deutsche Bildung, riprendera alcuni termini della questione con esiti
sia pur ragguardevoli, egli scrivera in un quadro politico-sociale complessivo interamen-
te mutato. Per comprendere ora meglio quanto accade negli anni intorno alla morte di
Nietzsche sia nella borghesia, sia tra i Tedeschi, sia alla Bildung stessa ¢ indispensabile
non trascurare le posizioni di Nietzsche espresse nelle cinque conferenze tenute nel 1872
e poi raccolte nel saggio del 1887, intitolato Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten.
Il termine Bildungsanstalten viene comunemente tradotto in italiano con “Istituti di
istruzione”, poiché die Anstalt significa “istituto” o “ente (pubblico)”, mentre la parola
Bildung non dovrebbe richiamare I'istruzione (in tedesco: Unterricht) bensi — com’¢ noto
— evocare la “formazione” interiore dell’essere umano (cfr. Gennari, 1995; 2001; 2006;
2017). Cio anzitutto a partire dalla lezione pedagogica di Goethe, della Goethezeit e del
Neuhumanismus (cfr. Gennari, 2018-20). Tuttavia, quando Nietzsche impiega il concetto
di Bildungsanstalten mostra di avere in mente I’idea pedagogica degli “istituti educativi”
e degli “istituti di cultura”. I primi riassumono in sé tanto i ginnasi-liceo quanto le scuo-
le tecnico-scientifiche; i secondi sono cid che manca; gli uni rispondono ai «bisogni della
vita»; gli altri alle sue indigenze culturali (cfr. Nietzsche, 1887: 88-89). Quanto Nietzsche
rimprovera alla scuola e all’'universita tedesche consiste nel fatto «che lo scopo ultimo
della cultura ¢ costituito dall’utilita, o piti precisamente dal guadagno, da un lucro in
denaro che sia il pitt grande possibile. In base a questa tendenza — secondo I'analisi avan-
zata da Nietzsche —, la cultura sarebbe pressappoco da definire come I’abilita con cui ci
si mantiene “all’altezza del nostro tempo”, con cui si conoscono tutte le strade che faccia-
no arricchire nel modo piu facile, con cui si dominano tutti i mezzi utili al commercio
tra uomini e tra popoli. Il vero problema della cultura consisterebbe percio nell’educare
uomini quanto piu possibile “correnti”, nel senso in cui si chiama “corrente” la mone-
ta» (ibid.: 31). Cosl, della Bildung, Nietzsche avvalora le componenti interiori capaci di
«formare per il futuro la parte pit intima della nostra anima» (ibid.: 23). Di contro, per
Nietzsche ha preso a prevalere nella societa tedesca «una rapida cultura» (ibid.: 32) rivol-
ta a esseri umani «capaci di diventare presto individui che guadagnano denaro, (...) mol-
tissimo denaro» (ibid.: I.c.), mentre «¢ malvista ogni cultura che renda solitari, che ponga
dei fini al di la del denaro e del guadagno, che consumi molto tempo» (ibid.: l.c.). Si &
pertanto assistito allo «sfruttamento quasi sistematico di questi anni a opera dello Stato,

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



66 Mario Gennari

che vuole allevarsi quanto prima ¢ possibile utili impiegati, e assicurarsi della loro incon-
dizionata arrendevolezza, con esami oltremodo faticosi» (ibid.: 27), i quali niente hanno
a che vedere con la Bildung. Tutto questo ha come causa ed effetto insieme la trasforma-
zione nell’'universita dello «studioso» in «specialista» (cfr. ibid.: 34) e dell’cuomo di cultu-
ra» in «giornalista» (cfr. ibid.: 35). Con il dialogo fra due filosofi approntato da Nietzsche
nel suo testo, & «il rullo compressore di questa pseudocultura» (ibid.: 36) a mortificare la
Bildung, UErziehung e la Kultur stessa. Per meglio riconoscere «la poverta spirituale degli
insegnanti della nostra epoca» (ibid.: 38), per meglio distinguere i «pratici prosaici» che
mancano di «vera prassi» (ibid.: l.c.), «non si ha che da prendere contatto con la lette-
ratura pedagogica della nostra epoca: bisogna essere completamente corrotti — conclude
Nietzsche —, per non spaventarsi, quando si studi tale argomento, della suprema poverta
spirituale» (ibid.: L.c.).

Al conformismo borghese, all’'opportunismo dell’intellettuale di corte e alle piu dif-
ferenti forme dell’ipocrisia pedagogica, Nietzsche risponde gia dalla duplice postazione
di quell’aristocrazia del pensiero che trascegliera per se stesso: turris eburnea ed esistenza
clandestina. Forse solo tentativi per fronteggiare «quella alleanza cosi frequente tra leru-
dizione e la barbarie del gusto, tra la scienza e il giornalismo» (ibid.: 52).

Capace di auscultare come nessun altro i sibili e gli scricchiolii della societa gugliel-
mina, Nietzsche mette la Modernita sul banco degli imputati chiamando in correo le
Bildungsanstalten - Iistituzione scolastica a servizio dell’economia politica e delle poli-
tiche economiche, insieme all’industria culturale che nell’opinione pubblica crea la pub-
blica opinione borghese. «Sconfinate schiere di professori» (ibid.: 64) divengono le vestali
nel grande rito della «formazione del popolo» (ibid.: 66) - alla quale Nietzsche oppone la
«metafisica del genio» (ibid.: 69), finendo per cadere dall’aristocrazia del pensiero nell’i-
pertrofia dell’ego anch’esso elitario quanto «il piu forte Stato moderno, la Prussia» con
la sua esercitata «suprema tutela sulla cultura e sulla scuola». Ne verra meno «lo spirito
della cultura» (ibid.: 79); ne risentira I’educazione, subordinata alla hegeliana «apoteosi
dello Stato» (ibid.: 78); ne risultera infine svilita la Bildung poiché gli individui saranno
costretti a svolgere le piu specifiche funzioni (cfr. ibid.: 81) utili allo Stato tedesco e adat-
te ai «molti milioni di individui, appartenenti a una stirpe che nella grande maggioranza
¢ smodata, egoistica, ingiusta, irragionevole, disonesta, invidiosa, malvagia» (ibid.: L.c.).
Sicché, l'unica emancipazione dei Tedeschi da se stessi consiste — per Nietzsche — in un
ritorno filologico e filosofico alla classicita della cultura (greca e tedesca) esperibile sol-
tanto nel «liberare 'uvomo moderno dalla maledizione della modernita» (ibid.: 84).

3. Lebensphilosophie e ermeneusi della vita nell'orizzonte della Nachbildung

Ancoéra anno decisivo e insieme di svolta, il 1900 vede giungere a pubblicazione Die
Entstehung der Hermeneutik (La nascita dell’ermeneutica), in cui Wilhelm Dilthey - nato
nel 1833 in una famiglia calvinista d’estrazione borghese a Biebrich, presso Wiesbaden,
e deceduto a Siusi allo Sciliar, in Italia, nel 1911 - affronta il tema dell’origine della com-
prensione e dell’interpretazione, nonché della conoscenza (filologica) e della coscienza
(storica). Insieme alla conoscenza del «<mondo umano» (Dilthey, 1900: 11), viene posta in
chiaro la questione della conoscenza del mondo soggettivo — vale a dire, «dell’esistenza
umana singolare» (ibid.: I.c.). Affrontarla equivale a elevare all’'oggettivita (della scienza

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 67

storica e filologica) quanto ¢ insieme soggettivo e singolare (poiché umano). Per questa
ermeneusi sono chiamate a operare «le scienze sistematiche dello spirito» (ibid.: 12), con-
siderate nel loro differenziarsi dalle scienze della natura. Indagare a proposito del Gei-
st significa, per Dilthey, esplorare la «realta interiore»: dunque, la coscienza. Ma I’espe-
rienza interiore di noi stessi richiede — auspice Goethe e la sua idea di Bildung - il con-
fronto con l'esperienza esteriore dell’altro, la cui «interiorita» ¢ avvicinabile attingendo
ai «segni» e all'«immagine (Bild)» complessiva dell'uomo, che diventa conoscibile solo
portando la nostra Bildung “alla volta” (nach) dell’altro e “verso” (nach) la sua Bildung,
perseguendo un processo — che Dilthey appunto chiama Nachbildung - ove spicca il
Verstehen (il comprendere). Non si tratta di una “imitazione” né di una “riproduzione”,
bensi dell’intreccio (pedagogico) di due formazioni umane ermeneuticamente distinte e
poste in rapporto con la comprensione (Verstehen) e 'interpretazione (Auslegung).

Chiarisce Dilthey: «Quel processo, nel quale noi conosciamo una interiorita a par-
tire dai segni dati sensibilmente dall’esterno, noi lo chiamiamo Verstehen» (ibid.: 13). La
comprensione riguarda tanto l'«essere» degli altri quanto il nostro; essa mostra «qualcosa
di psichico, del quale quei segni sono la manifestazione esterna» (ibid.: I.c.). A parlare e a
parlarci ¢ pero lo spirito umano (cfr. ibid.: l.c.). Lo fa con il balbettio dei bambini, PAmle-
to di Shakespeare, la Critica della ragion pura, le pietre, il marmo, i suoni, i gesti, le paro-
le, la scrittura, le azioni, gli ordinamenti economici, le Costituzioni (cfr. ibid.: I.c.): questi
esempi, che Dilthey riferisce domandano una Auslegung (in altri termini: una Interpreta-
tion). Comprensione e interpretazione sono sempre date dal penetrare «nell’interiorita»,
nelle «<manifestazioni della vita», nel «linguaggio dell’interiorita umana», nei «documenti
scritti», nella «letteratura» (dove esegesi e filologia paiono irrinunciabili) (cfr. ibid.: 14).
Introdursi nelle espressioni della «vita interiore» equivale a condurre un’opera «vera» di
autenticazione e autenticita, «in questa societd umana piena di menzogna». La Herme-
neutik consiste dunque nella «teoria dell’arte dell’interpretazione (Kunstlehre der Ausle-
gung)» (ibid.: 15), dove 'analisi del comprendere ¢ il presupposto per 'interpretare. Tan-
to la comprensione quanto I'interpretazione assegnano alle scienze dello spirito (ctr. ibid.:
15-16) «possibilita» e «limiti» — osserva Dilthey - per la conoscenza della coscienza, di
cui la storia dell’ermeneutica (cfr. ibid.: 16) si & sempre occupata nelle pit diverse epoche
della vicenda umana.

Con la sua conferenza convertita in scritto nel corso del 1900, Dilthey esplora per
rapidi tratti quella storia: da Aristotele con la Retorica e la Poetica ai filologi alessandri-
ni che raccolgono e ordinano l'eredita greca generando la filologia, e stabiliscono «un
canone dell’'uso linguistico, dell’orizzonte culturale, della coerenza interna e del valore
estetico» (ibid.: 18) di un’opera. Simboli e allegorie, storia e grammatica, senso reale e
senso pneumatico (vitale, spirituale) impegnano da Origene ad Agostino I'ermeneuti-
ca all’interno della teologia. Il Rinascimento vede la filologia quale ars critica, edificio
dottrinale, esegesi testuale, procedimento kunstmdfSig (da condursi a “regola d’arte”).
Con la Reformation cristiano-protestante l'esegesi dei Testi Sacri non prevede pill, come
secondo la tradizione cristiano-cattolica, un’interpretazione universalmente coerente
poiché ¢ il fedele, e non la Chiesa per lui, a cercare la propria e personale verita nella
Bibbia. Refutata una clavis universalis, 'ermeneutica tedesco-protestante da J.A. Ernesti
a S.J. Baumgarten e J.D. Michaelis fino a F.Ch. Baur avvia quella rifondazione che con
Schleiermacher giunge al massimo punto di svolta. Non pitl un’ermeneutica classica e

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



68 Mario Gennari

un’ermeneutica biblica, ma una «ermeneutica generale» (ibid.: 24): «essa deve delinea-
re le regole che occorre osservare in ogni interpretazione di segni (...). Non si possono
inventare nuove scienze partendo dal punto di vista dell’architettonica e della simme-
tria» (ibid.: l.c.). Un’ermeneutica generale per essere efficace necessita di «interpretazione
filologica» e «capacita filosofica». Friedrich Schleiermacher le possiede entrambe. Inoltre,
opera in un contesto culturale contrassegnato dal classicismo di Winckelmann, dallo
storicismo di Herder, dalla filologia di F.A. Wolf, Ch.G. Heyne e L.F. Heindorf. «Tutto
questo — commenta Dilthey - si collegava in lui al metodo della filosofia trascendenta-
le tedesca che andando al di la dei dati della coscienza risaliva ad una facolta creatri-
ce, la quale, operando unitariamente in modo inconscio, produce in noi la forma totale
del mondo» (ibid.: 25). Dalla «conoscenza» quale «atto intenzionale», Schleiermacher fa
derivare I’«analisi del comprendere» da cui desumere «un’interpretazione universalmente
valida» (ibid.: I.c.). Lopera (letteraria) viene scandagliata fino a intendere «la mentalita
del suo autore» (ibid.: l.c.), il suo «stile» (ibid.: 26), la forma interna ed esterna del testo
posta al vaglio della comprensione (prima) e dell’interpretazione (dopo). Il contesto cul-
turale in cui Schleiermacher costruisce la fondazione della propria ermeneutica vede le
presenze di Schiller, di W. von Humboldt e dei fratelli Schlegel. E, ancor pit, di Goethe e
delle sue opere su cui edificare una «scienza della critica» (ibid.: 27) letteraria, filologica,
ermeneutica.

Al tempo di Dilthey pochi posseggono un’altrettanto chiara conoscenza storica del
Neuhumanismus, studiato con acume e ripensato attraverso una profonda sensibilita.
Dilthey sa che la Bildung - la formazione dell’essere umano — ¢ un cammino e non una
destinazione. Ed & consapevole che Verstehen e Auslegung siano sempre relative e mai
assolute, poiché il compimento del senso (messo in moto nel Zirkel di opera e autore,
conoscenza e coscienza, storia e vita, linguaggio e interiorita, soggetto e oggetto, com-
prensione e interpretazione) non sara mai «definitivo» (ibid.: 29). La Bildung stessa pos-
siede qualcosa di ineffabile, anche se I«interprete» attraverso la Nachbildung ri-forma in
sé la vita dell’interpretato (cfr. ibid.: I.c.). Cosi, «il fine ultimo del procedimento erme-
neutico ¢ quello di comprendere I'autore meglio di quanto egli non abbia compreso se
stesso» (ibid.: 30); la filologia «diventa» ermeneutica cosi come — ma Dilthey non giunge
fin qui, forse perché ancéra troppo attratto dalla dimensione psicologica dell’interpretare
- la filosofia della Bildung finisce per interrogare la Pddagogik quale scienza dello spirito.

3.1. Geist e Natur nell'epistemologia diltheyana

Quanto attraverso Dilthey viene posto in evidenza riguarda il Geist e la Natur: spi-
rito e natura che due differenti tradizioni della scienza (Wissenschaft) considerano attra-
verso metodi e modi fra loro opposti. Le Geisteswissenschaften — le scienze dello spirito
- indagano lo spirito e la storia del soggetto: ossia, dell'uomo. Verranno percio chiama-
te scienze umane, mentre per Dilthey restano scienze del mondo spirituale che vanno
innervate di un pensiero ermeneutico orientato alla comprensione a all’interpretazio-
ne. Al contrario, le Naturwissenschaften - le scienze della natura - ricorrono per 'ana-
lisi di ogni fenomeno naturale alla spiegazione scientifica, la quale chiede I'impiego di
un metodo empirico, rigoroso e oggettivo che non lasci alla soggettivita e alla storicita
dell'uvomo considerato qui come individuo alcun margine di conoscenza filosofica, meta-

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 69

fisica o ermeneutica. Al Verstehen e all’Auslegung si sostituisce 'Erkldrung (spiegazione),
che ha nel metodo empirico-sperimentale la sua ragion d’essere gnoseologica — ossia
conoscitiva.

E a una fondazione appunto gnoseologica che Dilthey guarda a proposito delle scien-
ze dello spirito, considerate in termini logici e metodologici, e aperte a una critica del-
la ragione storica. Fondazione gnoseologica che assume l'essere umano nella sua duplice
dimensione interna ed esterna, con riflessi antropologici e psicologici, storici, sociali e cul-
turali. Dilthey cerca 'uomo intero, con il suo spirito e la sua natura, con la sua costituzio-
ne psichica e storica, con il suo mondo sociale e culturale. Per questo, avvia un'ampia rico-
gnizione sulla storia dello spirito tedesco, posto tra Kantismo, Illuminismo, Classicismo,
Romanticismo, Idealismo e Positivismo (criticando di questultimo la pretesa d’imporre il
metodo di ricerca empirico, impiegato per 'indagine sulla natura, anche nello studio delle
scienze storiche). Nel precisare la distinzione fra Geisteswissenschaften e Naturwissenschaf-
ten, con U'Einleitung in die Geisteswissenschaften — pubblicata nel 1883 — Dilthey considera
la differenza tra I'Erlebnis intesa quale esperienza (vissuta) dell'interioritd umana e I'Er-
fahrung considerata come esperienza (immediata) del conoscere empirico.

Mentre Dilthey stabilisce un ruolo fondativo per la psicologia, alla distinzione dil-
theyana tra Geisteswissenschaften e Naturwissenschaften viene contrapposta da W. Win-
delband un’altra distinzione: quella tra scienze nomotetiche (orientate a determinare delle
leggi generali normando la realta nella costruzione dei saperi) e scienze idiografiche (tese
a descrivere singoli fenomeni assunti nella loro specificita singolare e descrittivita parti-
colare). Applicata alla psicologia, la distinzione tra nomothetisch e idiographisch le confe-
risce lo statuto epistemico proprio delle scienze naturali (attente all'oggettivita nomoteti-
ca piuttosto che alla soggettivita idiografica), facendole perdere sia il significato filosofico
di teoria critica sia il significato etico di teoria valoriale. Pur confermando che le scienze
della natura si muovono alla ricerca di leggi generali e le scienze dello spirito si volgono
verso la conoscenza di singolarita fenomeniche, Dilthey si trova costretto a compiere una
torsione epistemologica con cui attribuire all’ermeneutica (quale scienza interpretativa di
testi, autori, storie) anziché alla psicologia quel carattere fondativo di cui le scienze dello
spirito appunto necessitano. E il lavoro su Die Entstehung der Hermeneutik ad assumersi
questo compito cosi decisivo.

Forse piu di ogni altro filosofo, Dilthey accompagna il passaggio del Secolo. Per-
mangono vivide in lui le tracce del Neuhumanismus — a ricordarlo sono i suoi studi
su Lessing, Goethe, Novalis, Holderlin (cfr. Dilthey, 1906) - e probabilmente anche la
responsabilita di inaugurare — dopo l'esteso ciclo della filosofia classica tedesca, da Kant
a Hegel, ma anche da Marx a Nietzsche - una rinnovata epoca di studi filosofici. Nato
sul fare degli anni Trenta dell’Ottocento (dunque oltre cento anni dopo Kant), Dilthey &
di ventisei anni piu giovane di Husserl, di venticinque rispetto a Simmel e di quindici nei
confronti di Windelband. Non solo per questo, sia la Fenomenologia, sia lo Storicismo,
sia il Neocriticismo muoveranno dai suoi studi o li assumeranno criticamente come pie-
tra di paragone.

Riassumendo: il nucleo fondativo della filosofia e dell’ermeneutica diltheyane ¢ dato
dalla vita nei rapporti con il genere umano, il mondo storico e la coscienza soggettiva
ove prendono forma tanto la Stimmung (intesa quale disposizione interiore) quanto I’Er-
leben (considerato come esperienza vissuta). Se I'interiorita ¢ davvero coinvolta nell’at-

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



70 Mario Gennari

mosfera culturale esterna al soggetto, il vivere s’intreccia con la realta storico-sociale. Un
legame che unisce vita (Leben) e storia (Geschichte) transita attraverso lo spirito dell’uo-
mo, il quale a sua volta ¢ storia della vita e vita della storia. Niente le trascende. Tutto le
interconnette con la cultura (Kultur). In esse vi sono le tracce del tempo passato, di cui il
presente ¢ I'erede atto a generare il futuro secondo una continuita della storia, della vita
e della cultura stessa. Per Dilthey, 'uomo ¢ un essere storico dimensionato nel proprio
esistere, la cui temporalita va dalla nascita alla morte. Posto fra tempo e spazio, 'uomo
matura una visione o intuizione del mondo - una Weltanschauung - in virtu della quale
I'esperienza della vita puo dischiuderlo alla comunita, i cui riflessi culturali attraversano
larte, la religione, la filosofia. La Lebensphilosophie - la filosofia della vita -, a cui l'anali-
si storicista di Dilthey perviene, possiede un carattere antipositivista, kantiano, fenome-
nico, vitalistico. Dalla vita diparte la filosofia che si esplica nei termini della Historizitdit
(storicita) di ogni essere umano.

4. La filosofia dell’'educazione per una filosofia della vita

Nella sua storia secolare — che attraversa Settecento, Ottocento e Novecento - la
filosofia della vita ha manifestato tre componenti di spicco. In primo luogo il vitalismo
che Nietzsche, su tutti, pone in evidenza innervandolo del richiamo sia all’essere umano
sia alla sua costituzione formativa; quindi il riverbero dell’interpretazione che si staglia,
muovendo da Dilthey, sui processi della conoscenza ermeneutica del mondo - non solo
culturale —; infine I'intreccio sottile tra Lebensphilosophie e Erziehungsphilosophie, dove
quest’ultima - la filosofia dell’educazione - decide un quadro variegato di accessi catego-
riali atti a infondere nella vita una direzione antinichilista.

Alla rilevanza assegnata all’essere umano — colto in una prospettiva neoumanistica —
fa riferimento il molteplice semantizzarsi del concetto di educazione. Esso si arricchisce
dei processi relazionali che appartengono all’intersoggettivita, all’interetnicita, alla tran-
sculturalita (cfr. Levrero, 2016), trovando nel divario fra Gemeinschaft e Gesellschaft - tra
comunita e societa — non la dicotomia bensi una provocazione culturale di taglio aperta-
mente umanistico. Risemantizzare 'educazione per riumanizzare i rapporti sociali coin-
volge la riflessione su quei modi d’essere contrassegnati da arroganza, volgarita e cini-
smo, cosi propri di una societd sempre piu contraddistinta dalla maleducazione. Riordi-
nando - a partire dalla famiglia per giungere alla scuola e alla societa civile (cfr. Borghi,
1953) - la semantica dell’educazione, si puo forse influire anche su quella sintassi della
vita caratterizzata dal rispetto dell’alterita, dalla comprensione tollerante, dall’armoniz-
zazione delle condotte interpersonali.

Semantica e sintassi che possono muovere dalla difesa della natura quale compito
dello spirito europeo. A tutto cio va conferita quella dimensione giuridica che soltanto
una Costituzione europea saprebbe rendere diffusiva e riconoscibile, presente e accetta-
ta. I valori della storia europea debbono finalmente essere posti all’interno di un testo
costituzionale che sappia integrare la dimensione religiosa ebraico-cristiana e cattolico-
protestante con la dimensione laica illuministico-romantica, nonché antinazionalista,
antifascista, antinazista, senza trascurare di stabilire tanto i doveri quanto i diritti per
i soggetti e le comunita della migrazione nel loro inserimento sociale. Qui la dialettica
fra identita e differenza non puo che essere posta sotto il segno dell’'ordine nelle condotte

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 71

e della disciplina nei comportamenti (privati e pubblici). Prende percio sostanza vitale,
esistenziale ed essenziale per ogni essere umano la categoria filosofico-pedagogica della
liberta, per la quale non solo «la mia liberta finisce dove inizia la Tua», ma anche «Tu
puoi essere chi vuoi, ma non puoi fare cio che vuoi».

Solo nella liberta la conditio humana assume in sé la dignitas hominis (cfr. Sola, 2016).

Soltanto nella liberta possono trovare soluzione i nessi presenti fra corpo e mente,
natura e tradizione, ragione e sentimento, specie e genere, amore e amicizia, originarieta
e trasformazione (cfr. Barbieri Wurtz, 2025).

Solamente nella liberta giunge a sintesi il processo della formazione interiore, intima,
profonda, irripetibile e armoniosa (cfr. Marcone, 2022) nell’essere umano.

Lopposizione tra etica del conflitto ed estetica della concordia puo essere discussa
all’interno di una Lebensphilosophie contrassegnata dalla Liebesphilosophie: vale a dire,
da una radicale ridefinizione del concetto di amore umano (comprensivo del rispetto per
ogni sua forma, manifestazione e sensibilita). Subentrano allora sia una filosofia della
Gelassenheit — della “placida pacatezza” — con cui I'essere umano si educa anche al Sorge
- I"“avere pensiero per l'altro” - sia una Anschauung eudemonistica che rilegge la que-
stione della felicita entro il cammino della vita umana. Terminus a quo e Terminus ad
quem - punto di partenza e punto di arrivo - fra i quali tanto la damnatio memoriae
quanto la deprecatio temporum - la condanna della memoria e quella dei tempi - sia-
no pedagogicamente sostituite dalla cupiditas sciendi et inveniendi: il desiderio di sapere
e scoprire. La dimensione stoica che si dispone all’origine di ogni Gelassenheit — anche
heideggeriana (cfr. Sola, 2010) — apporta nell’educazione 'atarassia e I'aponia, intese qua-
li pedagogie della imperturbabilita e della serenita esistenziali. Qui il valore della proles-
si — ove l'esperienza passata si anticipa nella futura — dimora nella disambiguazione tra
vero e falso, giusto e ingiusto, nonché fra il bene e il male, il bello e il brutto. E ci6 non
perché essi abbiano un irriducibile profilo anagogico che li ponga sub specie aeternitatis,
ma affinché entrino a far parte - fin dalla prima infanzia - dell’orizzonte cognitivo di
ogni soggetto, che con la lingua materna riceve anche I'insegnamento isotopico — ovvero
il percorso interpretativo — proprio delle distinzioni logiche, morali, estetiche e culturali
che rendono partecipi di se stessi entro una comunita di pensiero e di vita.

E poiché si assume presto nella vita la sensazione di essere parte di comunita diffe-
renti, 'intersezionalita diventa un tema centrale per la filosofia dell’educazione affinché
il soggetto apprenda a riflettere sulle proprie e plurali forme di identita — ad esempio in
ordine a questioni come il genere, l'etnia di appartenenza, il ceto sociale, I'orientamento
sessuale. In una societa in cui populismo, razzismo, sessismo, antisemitismo, classismo
e suprematismo insidiano i diritti umani, un’educazione antidiscriminatoria favorisce i
processi di aggregazione sociale anziché ledere i principi della convivenza civile. Ostaco-
lare quel congedo dall’orizzonte politico che ha assunto proporzioni smisurate in Euro-
pa significa avviare lo sforzo per recuperare un congruo orizzonte interpretativo circa il
vivere sociale, aggredito dalla banalita mediatica, dal consumo di sostanze (a partire dal-
la preadolescenza), dalla tecnologizzazione delle condotte comunicative, dall’implosione
valoriale, dal riduttivismo critico assediato dal «semplicismo» (cfr. Martini Welbergen,
2025). Sono lefficienza e la produttivita, la competizione e la velocizzazione a incremen-
tare quell’inquietudine di cui hanno a suo tempo parlato i filosofi francofortesi. Ed ¢ la
devastante ignoranza orgogliosa di se stessa ad aumentare il tasso di frivola e vanito-

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



72 Mario Gennari

sa scipitezza proprio di una societa sostanzialmente stupida (anziché complessa), dove il
denaro e il potere, le droghe e le dipendenze, la corruzione e una diffusa disonesta (non
solo mafiosa) minano le fondamenta del vivere democratico istituito sui diritti costitu-
zionali e lo Stato di diritto.

La retorica sugli “eventi culturali” del tutto privi di Cultura, il ritualismo della “spet-
tacolarizzazione” dove non c’¢ traccia alcuna di Arte, la tecnologizzazione presuntuosa
del comunicare di la da ogni logica dell’Episteme, ebbene tutto cio contribuisce al tra-
monto del buon senso, del buon gusto e del senso stesso del limite. Una gigantesca pul-
sione al successo incrina in modo insanabile la formazione, l'educazione e Iistruzione
culturale (cfr. Gennari - Sola, 2016) sia nel soggetto sia nella scuola, ipostatizzando - e
cioe trasformando dei predicati in sostanze — lapparenza quale corollario dell’inautenti-
cita della vita.

Ed ¢ appunto sulla Eigentlichkeit che devono saper convergere il discorso, la critica
e la ricerca in filosofia dell’educazione facendo tesoro della lezione storico-storiografica
della Lebensphilosophie. Cio affinché la Bildung e 'Erziehung - la formazione umana e
I'educazione all'umanita — possano trovare posto nel disegno preparatorio di un affresco
costituzionale europeo. Sinopia a cui la Erziehungsphilosophie, in quanto scienza, offre
un contributo umanistico aristotelicamente e husserlianamente noematico, ove assu-
mono distinzione sia la conoscenza intellettiva elementare, sia la presa di coscienza del
mondo, sia la liberta intesa perod quale antidoto al narcisismo debordante.

Riferimenti bibliografici

Albert K., Lebensphilosophie, Alber, Freiburg i.B., 1995.

Barbieri Wurtz 1., Tertium Comparationis. Pedagogie Comparate, crisi sociale, Pedagogia
Clinica, Roma, Anicia, 2025.

Bertagna G. (ed.), Educazione e formazione. Sinonimie, analogie, differenze, Roma, Studi-
um, 2018.

Borghi L., Leducazione e i suoi problemi, Firenze, La Nuova Italia, 1953.

Cambi F., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2018.

Dilthey W., Die Entstehung der Ermeneutik, in AANV'V., Philosophisce Abhandlungen,
Christoph Sigwart zu seinem 70. Geburtstag, 28. Mdrz 1900 gewidmet, Tiibingen, S.
185-202, 1900 (tr.it. Le origini della ermeneutica, in Ermeneutica e religione, ed. G.
Morra, Bologna, Patron, 1970, pp. 47-91).

Id., Das Erlebnis und die Dichtung. Lessing, Goethe, Novalis, Holderlin, Leipzig, 1906;
Gottingen, 1965 (tr.it. Esperienza vissuta e poesia. Lessing, Goethe, Novalis,
Holderlin, Genova, Il Melangolo, 1999).

Fellmann F., 1993Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, Ham-
burg, Rowohlt, 1993.

Gennari M., Storia della Bildung. Formazione dell’'uomo e storia della cultura in Germa-
nia e nella Mitteleuropea, Brescia, La Scuola, 1995.

Id., Filosofia della formazione dell’'uomo, Milano, Bompiani, 2001.

Id., L’Eidos del mondo, Milano, Bompiani, 2012.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Lebensphilosophie e filosofia dell'educazione. 73

I1d., Dalla paideia classica alla Bildung divina, Milano, Bompiani, 2017.

Id., Neuhumanismus. Pedagogie e culture del Neoumanesimo tedesco tra Settecento e
Ottocento, Genova, Il Melangolo, voll. III, 2018-20.

Id., Sul concetto di Dasein, in «Studi sulla Formazione», XXVT, n.2, pp. 245-248, 2023a.

Id., La Bildung neoumanistica. Germania e Europa nell’Eta di Goethe, Napoli, La Scuola
di Pitagora — Istituto Italiano per gli Studi Filosofici, 2023b.

Gennari M., Marcone F., Allegorie dell’infanzia, Genova, Il Melangolo, 2025.

Gennari M., Sola G., Logica, linguaggio e metodo in pedagogia, Genova, Il Melangolo,
2016.

Grosse J., Lebensphilosophie. Eine Einfiithrung, Stuttgart, Reclam, 2010.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundrif§), Genova, I1 Melangolo, 2013.

Kozljanic R., Lebensphilosophie, Stuttgart, Kohlhammer, 2004.

Levrero P. (ed.), Pedagogia della storia, Genova, Il Melangolo, 2027.

Id., Transculture mediterranee. Pratiche pedagogiche tra immigrazione e integrazione,
Roma, Aracne, 2016.

Marcone F., Saggio sull’Armonia. Tra musica, letteratura e formazione umana, Roma,
Anicia, 2022.

Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.

Martini Welbergen M., Pensiero vs semplicismo, Diss., Universita di Genova, 2025.

Molnar F., A Pdl utcai fik, Budapest, 1907 (tr.it. I ragazzi della via Pal, Milano, Monda-
dori, 1967; 1997).

Nietzsche F., Unzeitgemdsse Betrachtungen. Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir
das Leben, EW. Leipzig, Fritzsch, 1874; Leipzig, Naumann, 1899; Leipzig, Kroner,
1930; Stuttgart, Reclam, 1982; Stuttgart, Klett, 1993; in Werke. Kritische Gesam-
tausgabe, Hrsg. G. Colli, M. Montinari, Berlin, De Gruyter, Bde.5 (tr.it. Sull’utilita
e il danno della storia per la vita, in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli, M.
Montinari, Milano, Adelphi, 1973, voll.8).

Id., Menschliches, Allzumenschliches, Schmeitzner, Chemnitz, 1878; Leipzig, Fritzsch,
1886 (tr.it. Umano, troppo umano, in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli,
M. Montinari, Milano, Adelphi, 1964-75, vol. IV, t.2; Milano, Adelphi, 1979, voll.2).

Id., Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten, 1887; in Werke. Kritische Gesa-
mtausgabe, Hrsg. G. Colli, M. Montinari, Berlin, De Gruyter, Bde.5 (tr.it.
Sull’avvenire delle nostre scuole, Milano, Adelphi, 1973; 1975).

Id., Gotzen-Diammerung, oder: Wie man mit dem Hammer philosophiert, Leipzig, 1889
(tr.it. I Crepuscolo degli idoli ovvero come si filosofa a martellate, Milano, Casa
Editrice Sociale, 1924; in Opere di Friedrich Nietzsche, eds. G. Colli, M. Montinari,
Milano, Adelphi, 1964-75, vol. VI, t. III).

Rossi P., Lo storicismo tedesco contemporaneo, Torino, Einaudi, T1956.

Sarsini D., I corpo in occidente, Roma, Carocci, 2013.

Simmel G., Lebensanschauung, Miinchen, Duncker & Humblot, 1918; Berlin, 1994.

Sola G., Die pidagogischen Begriffe "Paideia”, “Bildung” und “Erziehung” in Martin Hei-
deggers, in «Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Padagogik», Heft 2, 2010.

Id., La formazione originaria. Paideia, humanitas, perfectio, dignitas hominis, Bildung,
Milano, Bompiani, 2016.

DOI: 10.36253/ssf-16913 | ISSN 2036-6981 (online)



