
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 239-247, 2025-2

Dalla progettualità territoriale al mondo della ricerca: 
l’esperienza fiorentina di inclusione scolastica 
in prospettiva interculturale

eMiliano Macinai (0000-0002-8566-4038)

Professore ordinario di Pedagogia generale e sociale - Università degli Studi di Firenze 

Corresponding author: emiliano.macinai@unifi.it

zoran laPov (0000-0002-2423-9484)

Ricercatore (RTD A) di Pedagogia generale e sociale - Università degli Studi di Firenze 

Corresponding author: zoran.lapov@unifi.it

Abstract. Building on a theoretical framework of the intercultural pedagogical 
perspective in the field of educational and linguistic-cultural inclusion, the paper 
focuses on the work of the Literacy centres in Italian as a second language (2L) of 
the Municipality of Florence, an example of local socio-pedagogical planning. It 
concludes with an informative note about the Agreement that brings the Florentine 
experience into a collaborative relationship with the world of research, represented by 
the Department FORLILPSI of the University of Florence.

Keywords. Inclusion - Intercultural perspective - School - Language - Territory

1. L’inclusione scolastica in prospettiva interculturale

In lingua inglese esiste un’espressione utile per indicare l’esito del processo di progres-
sivo svuotamento di significato che certi termini subiscono nel tempo che intercorre dalla 
loro prima introduzione nel lessico specialistico di questa o quella disciplina scientifica, o 
campo di conoscenza, alla successiva assunzione all’interno del linguaggio comune, quoti-
diano, non specialistico: “buzzword”. Le buzzwords sono parole che debordano dal loro spe-
cifico ambito semantico e, ripetute in ogni circostanza, anche quando il contesto del discor-
so non ne richiederebbe l’utilizzo, perdono significato e tutto ciò che veicolano è solo l’eco 
familiare di termini finiti sulla bocca di tutti. Zygmunt Bauman, introducendo le sue rifles-
sioni intorno ai fenomeni della cosiddetta “globalizzazione”, ricostruiva il destino esemplare 
di questo termine che da neologismo introdotto nell’ambito della scienza economica alla 
metà degli anni Ottanta, nel giro di 10-12 anni si era imposto nei discorsi pubblici fino let-
teralmente a non significare più nulla (Bauman 2002: 3-4), diventando una buzzword.



240

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Emiliano Macinai, Zoran Lapov

Il termine “inclusione” rischia di assumere oggigiorno questo stesso destino. Il 
merito storico, per così dire, che questa parola ha innegabilmente avuto è stato quello 
di spingere ad accantonarne un’altra: “integrazione”. Nel campo degli studi intercultu-
rali, il termine integrazione è stato molto in voga per un paio di decenni, prima di esse-
re sottoposto a forti critiche che alla fine ne hanno determinato la perdita di efficacia. 
Rimpiazzare il concetto di integrazione con quello di inclusione ha impresso una dina-
mica diversa all’approccio rivolto ai processi di incontro interculturale all’interno delle 
compagini sociali, politiche e comunitarie nel passaggio dagli anni Settanta-Ottanta ai 
Novanta-Duemila (Portera 2013). Ciò che col termine inclusione si è inteso fin da subito 
suggerire aveva molto a che fare con l’esigenza di superare ciò che il termine integrazio-
ne invece affermava, esplicitamente o meno. “Integrazione” dà ad intendere la differenza 
come un elemento esterno ed estraneo, negativo o comunque problematico per il corpo 
sociale inteso come già completo. Si integra non tanto ciò che è diverso o esterno, bensì 
ciò che è contemporaneamente l’una cosa e l’altra, in una parola ciò che è alieno rispetto 
corpo sociale. Se il processo che da fuori porta dentro è definito “integrazione”, allora 
ciò che implicitamente si sostiene, o si lascia intendere, è che tocca all’estraneo cambiare 
e cambiarsi, adattarsi ed assimilarsi, agendo su di sé, su quelle caratteristiche culturali e 
personali che lo rendono tale agli occhi di chi lo osserva da dentro (Banks, Lynch 1986). 
L’integrazione è un processo di cambiamento a senso unico che si realizza nella misura 
in cui gli elementi che rendono alieno il soggetto sono adeguatamente trattati, se non al 
punto di sparire del tutto, almeno fino ad omologarsi quel tanto che basta. 

Quando negli anni Novanta si comincia a problematizzare il tema dell’integrazio-
ne, il concetto di inclusione viene introdotto per supportare e sostenere un cambio di 
prospettiva che spinge a inquadrare in modo biunivoco, relazionale quella dinamica fino 
ad allora interpretata a senso unico. Per un certo periodo, restò molto in voga il termine 
“accoglienza”, ma a posteriori si può dire che abbia incontrato un successo meno univoco 
e sicuramente solo temporaneo. Si coglie abbastanza chiaramente nel termine accoglien-
za il tentativo di introdurre una valorizzazione positiva nell’approccio verso la complessi-
tà dei fenomeni sociali e politici innescati dal multiculturalismo, superando la posizione 
difensiva insita nel concetto di integrazione e, con essa, l’implicito sospetto che la ali-
menta. L’accoglienza rimanda direttamente all’ospitalità, a una disponibilità a fare posto 
accettando. Tutto vero, ma con un “non detto” che ancora sta lì a segnalare la difficoltà 
di lasciarsi completamente alle spalle una rigidità cognitiva che inevitabilmente è desti-
nata a riverberarsi nei contesti, nelle relazioni e nelle situazioni concrete: se l’accoglienza 
si riserva a un ospite, questi inizialmente è sempre gradito, ma a lungo andare diventerà 
tollerato e infine mal sopportato.

Il termine accoglienza suggerisce l’apertura di un confine, ma soltanto temporanea-
mente: si accoglie colui e colei che vien da fuori e aprendo una porta lo si lascia entrare, 
ma resta implicito che prima o poi quella stessa porta si dovrà riaprire e l’ospite tornare 
da dove è venuto. Il termine inclusione suggerisce la stessa dinamica dentro/fuori, ma la 
risolve simbolicamente in modo definitivo. Includere è concedere accesso a un perime-
tro che da fuori non si può aprire: solo chi è dentro ha facoltà e responsabilità di farlo 
e, quando costui apre con l’intenzione di includere, allora lo fa assumendo l’impegno di 
creare le condizioni per la permanenza. Il problema che oggi abbiamo di fronte, abitando 
società complesse che si riconoscono come strutturalmente multiculturali, non è risol-



241

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)

Dalla progettualità territoriale al mondo della ricerca

vere la dinamica dentro/fuori, bensì riconoscerne la fallacia: quando ci si accorge che 
le cosiddette “differenze” non arrivano da chissà quale altrove, la parola giusta è anco-
ra inclusione? Ogni questione riguardante le parole che usiamo si riverbera anche sul 
mondo che conosciamo. Viene in mente una affermazione oltremodo celebre di Ludwig 
Wittgenstein (1921). Per eliminare qualsiasi fraintendimento, ogni dubbio o accusa di 
solipsismo o di intellettualismo, potremmo leggermente adattarla, declinando al plura-
le l’aggettivo possessivo: i limiti del nostro linguaggio sono i limiti del nostro mondo. Il 
problema del termine inclusione sta nel significato che diamo al concetto di “confine”: ci 
rappresentiamo il mondo sociale come caratterizzato da confini e l’inclusione è lo sfor-
zo di permettere a chi è in una posizione (fuori) di assumerne un’altra (dentro). I con-
fini però sono qualcosa di più complesso che semplici linee che demarcano uno spazio. 
L’esperienza umana non rispetta coordinate lineari, geometriche. I confini, più che una 
mera caratteristica spaziale, quando rapportati all’esperienza umana ne assumono una 
temporale. Sul piano educativo, il processo inclusivo non sta nell’eliminazione del confi-
ne dentro/fuori: esso riguarda piuttosto il processo dinamico che si realizza pienamente 
nell’esperienza dell’attraversamento, in una durata che trasforma.

Per chiarire l’ultima affermazione e andare a toccare più concretamente la questione 
che qui interessa, ossia inquadrare in una prospettiva interculturale il processo inclusivo 
che si realizza nelle scuole e in tutti i contesti educativi come i centri di alfabetizzazione, 
bisogna aggiungere che sono le stesse caratteristiche assunte dalle società democratiche 
contemporanee a rendere dinamico il significato di “inclusione”. Se l’esistenza dei confi-
ni implica la possibilità del loro superamento, allora l’inclusione si esprime nello spazio 
liminale in cui hanno luogo le relazioni che un confine determina con la sua mera pre-
senza, piuttosto che nella situazione statica raggiunta dopo il suo superamento. Per le le 
società democratiche in questa epoca postglobale, la possibilità di cui si è detto sopra 
diventa una necessità: sono società che esistono solo finché ogni confine porrà la necessi-
tà del suo stesso superamento. Tali caratteristiche possono essere riassunte con tre agget-
tivi: sono società complesse, aperte, multiculturali.

Nell’incrocio di questi tratti, nei contesti in cui la si progetta, sperimenta e realizza 
quotidianamente, non in astratto, l’educazione democratica assume la sua propria valen-
za inclusiva e promuove il rafforzamento delle competenze interculturali delle giovani e 
giovanissime generazioni.

Una cornice di riferimento utile per cogliere il significato di questo impegno è for-
nita dalla Global Education (Council of Europe 2002). Global education è una cornice 
pedagogica che promuove un approccio complesso alla realtà umana e sociale, fondato 
sulla decostruzione degli stereotipi, con l’obiettivo di stimolare la consapevolezza critica 
rispetto alle sfide globali a partire dalla sostenibilità sociale e nella prospettiva dello svilup-
po umano (Sen 1979, 1999). Alla costruzione di queste competenze concorrono: l’educa-
zione ai diritti umani, l’educazione alla pace e alla non violenza, l’educazione all’intercultu-
ralità propriamente intesa (Nussbaum 1997, 2000, 2011). Ciascuna di queste aree di com-
petenze costituisce una dimensione dell’educazione alla cittadinanza democratica globale.

Guardando più da vicino all’educazione alla interculturalità, possiamo sinteticamen-
te richiamare i concetti fondamentali che formano la cornice di riferimento teorica entro 
cui si vanno a collocare sia la dimensione didattica sia la dimensione progettuale, finaliz-
zate a dare realizzazione concreta all’obiettivo dell’inclusione nei contesti scolastici.



242

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Emiliano Macinai, Zoran Lapov

1. Multiculturalismo: è il termine che designa quella caratteristica struttu-
rale delle società umane che assume crescente visibilità nella contemporanei-
tà (Melotti 2004). Il pluralismo culturale, al quale il termine multiculturali-
smo rimanda, è un tratto comune ad ogni società umana: il pluralismo cultura-
le non è un fatto storico, bensì una caratteristica originaria che accompagna le 
società umane e, in quanto tale, esso non è eliminabile, riducibile o modulabi-
le in alcun modo perché essenziale, non estrinseco o contingente rispetto ad esse. 

2. Human diversity: è espressione difficile da tradurre in italiano senza tradirne il 
significato più autentico. Potremmo forse utilizzare il termine “varietà”, che forse meglio 
rispetto al termine diversità, e ancor più rispetto a quello di differenza, riesce a coglier-
ne un’accezione che non rimandi, più o meno direttamente, a una specifica dimensio-
ne biologica, culturale, sociale o politica, quanto piuttosto all’intersezionalità dei mol-
teplici piani su cui l’umano si manifesta (Chakravarti 2015). Ecco, questa è appunto la 
domanda principale: siamo in grado di cogliere il senso del concetto di una multifor-
me varietà umana che si esprime come caratteristica stessa dell’umano? E se siamo in 
grado di coglierla, allora la domanda successiva, che chiama in causa direttamente l’e-
ducazione interculturale, è la seguente: come possiamo interpretarla in modo positivo? 

3. Complessità: è il termine-chiave che designa fin dalla sua introduzione quella pro-
spettiva attraverso cui è possibile conoscere la realtà intorno a noi, nei suoi molteplici 
fenomeni, dall’interno dei processi che ci toccano e coinvolgono, direttamente o indiret-
tamente, come parte di essi (Bocchi, Ceruti 1985). L’esigenza di uno sguardo (pensiero) 
complesso ci è rimandata dall’esistere in una realtà in continuo mutamento, in continua 
trasformazione, in continuo divenire, continuamente problematica.

4. Interculturalità: è probabilmente il termine che da solo basta a designare il nodo 
che stringe assieme le dimensioni precedentemente richiamate, quella sociale, quella sog-
gettiva, quella relazionale. Il nodo sta nel prefisso che non indica una posizione (tra), ben-
sì un passare (attraverso). Nel termine inter-cultura non si indica una situazione, come 
ingenuamente si è portati a pensare ricorrendo alle definizioni più superficiali o logore del 
termine, bensì una dinamica, un processo. Inter-cultura è il termine con cui si risponde 
alla domanda: come si sta nella cultura, come la si abita? Passando continuamente attra-
verso soglie e confini, sperimentando costantemente la condizione liminale dell’identità 
(Martini, Pergola, De Luca Picione 2024): diventando costantemente ciò che siamo, cam-
biando continuamente rispetto a ciò che eravamo. L’educazione in generale è tale quando 
riesce ad accompagnare questo «passare attraverso» di identità in divenire; l’educazione a 
scuola è tale quando realizza per intero un processo del quale l’inclusione ingenuamente 
intesa è solo il primo momento, importante come gli altri che si svolgono nell’arco di un 
tempo disteso: l’inclusione è la condizione necessaria per l’appartenenza, il sentirsi a casa. 
La scuola come una casa aperta che, diversamente da un luogo chiuso, permette all’espe-
rienza di dispiegarsi con fiducia, sapendo di poter contare sul posto sicuro cui fare ritor-
no. Fino a che il processo educativo giungerà al suo esito migliore e del ritornare non vi 
sarà più il bisogno. Così la scuola avrà assolto il suo compito più difficile: sarà stata essa 
stessa luogo vissuto e attraversato che ha infine favorito il transito verso nuovi approdi.



243

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)

Dalla progettualità territoriale al mondo della ricerca

2. L’inclusione linguistico-culturale in prospettiva interculturale

Riprendendo il pensiero wittgensteiniano, ricordiamo come le parole costituiscono 
atti linguistici (c. 1945, in: Wittgenstein, 1980, p. 46) che – corredati di significati, valori 
e propositi – producono e riproducono atti pragmatici per essere immessi poi in trame 
relazionali, culturali, educative; pensiero crea parola, parola crea pensiero, cosicché la 
cultura ne emerge come un cammino tras/formativo in continua elaborazione: un dono 
della natura che si vede, in un alternarsi di atti ciclici e interdipendenti, tradurre in fat-
ti socializzati. Si giunge così a una seconda conclusione: le parole – nella loro essenza 
grammaticale, nonché semantica ed etica – vanno selezionate con attenzione e adoperate 
con cura (De Mauro 1980). L’impiego inclusivo del lessico e delle modalità d’uso pog-
gia sui processi di socializzazione e apprendimento: detto altrimenti, la facoltà di servir-
si della parola si rivela essere un dispositivo cruciale ai fini di una proficua interazione 
sociale, quale uno dei garanti dell’inclusività in prospettiva interculturale. Il “tentativo” 
di camminare interculturalmente assume così maggiore concretezza: e non soltanto in 
termini di un iter pratico-operativo, bensì come percorso che combina e intreccia una 
varietà di culture epistemologiche e metodologiche confluenti in un processo formativo 
funzionale alla crescita tanto del soggetto direttamente interessato, quanto delle entità 
sociali circostanti – la classe, la scuola, la famiglia, il gruppo dei pari, le comunità, le isti-
tuzioni, il territorio, ecc.

Ebbene, nell’offrirsi come strumento di comunicazione, affermazione identitaria ed 
espressione culturale, la lingua ci definisce proprio nella qualità di esseri sociali, umani, 
antropici, produttori e portatori cioè di culture.

Seppur sottintesa, preme la necessità di rievocare gli infiniti risvolti che la convi-
venza sociale dell’umano possa implicare: tra queste, la pluriversalità culturale (Migno-
lo 2011) e il plurilinguismo (Saunders 1988; Baker 1993; Fabbro 1996, 2004) sono due 
macrosistemi che ci interessano maggiormente in questa sede. La diversità, la specificità, 
la pluralità non sono condizioni monolitiche, predeterminate né esauribili, bensì dimen-
sioni dinamiche, mutevoli e pluriversali, atte a rendere un’esperienza formativa più com-
pleta e che, in virtù della loro capacità di generare benefici di matrice sociale, cultura-
le e linguistica, vanno rese accessibili a tutte e tutti. Ed ecco che la complessità (Morin 
1990) evoca la prospettiva pedagogica interculturale (Fiorucci 2020): le società umane si 
manifestano come organismi compositi, articolati, poliedrici, caratteri che rivendicano 
un costante esercizio di responsabile e strutturata auto-coltivazione, ossia formazione del 
Sé. Secondo questa prospettiva, valorizzare le diversità significa saper gestire i campi di 
interazione, confronto e scambio interculturali e maneggiare quindi le risorse chiave per 
una comprensione reciproca, quale fondamento della crescita sociale, culturale, linguisti-
ca, ma anche professionale, politica, economica o di altra natura (Campani, Lapov 2001).

Riallacciandoci al fattore lingua, osserviamo come quella umana si fonda su un 
immenso assortimento di varietà che non poteva che sortire situazioni in cui conoscere 
più di un registro linguistico fosse non solo una necessità, bensì una fonte di potenziamen-
to socioculturale. Questa constatazione ci riconduce ad alcuni presupposti: a meno che 
non si verifichi la compresenza di specifici ostacoli o disturbi cognitivi, sebbene anche in 
tali circostanze – a seconda del caso e con metodi appropriati – possa implicare benefici, 
il plurilinguismo non è uno stato di confusione né «determina alcuna difficoltà di ordine 



244

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Emiliano Macinai, Zoran Lapov

psicologico o di adattamento sociale» (Fabbro 2004: 113). Al contrario: si presenta come 
un’opportunità di crescere incrementando le conoscenze tanto linguistiche, quanto cultu-
rali. Per giunta, l’apprendimento e la conoscenza di altre lingue favorisce la competenza 
nella prima, “materna” o “nativa” (Fabbro 1996, 2004). In tal senso, le numerose esperienze 
di bilinguismo (trilinguismo ecc.) delineano una prima tappa (Saunders 1988; Baker 1993; 
Fabbro 1996) che introduce i beneficiari di questo viaggio apprenditivo e conoscitivo al 
plurilinguismo: e difatti, non pochi sono gli studi che confermano i vantaggi del plurilin-
guismo, il cui impatto è visibile su numerosi piani dello sviluppo intellettivo, cognitivo, 
formativo, informativo, riflessivo, percettivo, creativo... e certamente quello comunicativo.

Il riconoscere i valori e i vantaggi che la lingua umana offre, a partire dalla “mera” 
possibilità di interagire verbalmente, è maturato nel tempo sino a tradursi in strumenti di 
conservazione, promozione e tutela delle lingue (studi, grammatiche, istituzioni, ecc.). Tra 
questi, anche le giornate che, oltre a quelle dedicate a celebrare le singole lingue a livel-
lo nazionale, regionale o locale, ricordano questo prezioso dono sul piano internazionale. 
Ricordiamo, a tal riguardo, la Giornata internazionale della lingua madre, istituita nel 1999 
dall’UNESCO, che si celebra il 21 febbraio per promuovere la diversità linguistica e cul-
turale, nonché il plurilinguismo nel mondo; un’altra, proclamata dal Consiglio d’Europa 
con il patrocinio dell’Unione europea il 1 dicembre 2001, ossia alla fine dell’Anno europeo 
delle lingue, il 2001, è la Giornata europea delle lingue che si celebra il 26 settembre con 
lo scopo di promuovere e potenziare l’apprendimento delle lingue nel vecchio continente.

Si inseriscono in questo quadro le sollecitazioni avanzate da enti inter- e sovranazio-
nali preposti alla cultura e all’istruzione che, oltre a suggerire di studiare lingue, esorta-
no a studiare in lingue (Maalouf 2008; Consiglio dell’Unione Europea 2008; Commissio-
ne delle Comunità europee 2008; UNESCO 2009): appello rivolto anzitutto ai ministeri 
cui è affidata la redazione dei curricoli scolastici e universitari e alle istituzioni educa-
tive incaricate della loro messa in pratica. Armati di tali consapevolezze, gli esponenti 
del settore, reputandoli “salutari” per buona riuscita di un progetto pedagogico (Maalouf 
2008; Vedovelli 2010), incoraggiano l’inserimento dei percorsi plurilingui nei curricoli in 
un impegno comune di apertura mentale e culturale (Fabbro 2004). Le medesime istan-
ze hanno stimolato, da oltre cinque decenni, la riflessione di diversi campi disciplinari: 
tra questi, la pedagogia che, muovendo dalla valenza tras/formativa del fenomeno, dedica 
parte delle proprie piste di studio, ricerca e azione al pluralismo linguistico-culturale in 
un’ottica interculturale (Calasso 1988, 1989; Mazzotti 1984; Vaccarelli 2001). Nonostante 
gli studi e le raccomandazioni che affermano la necessità di produrre politiche miranti 
a un’educazione interculturale e plurilingue, la quotidianità pedagogica resta in diverse 
realtà europee un terreno tutto da coltivare. E per educarsi a conoscere lingue e cultu-
re, basi della formazione umana, siffatta passione va alimentata e curata sin dalla prima 
infanzia (Saunders 1988) affinché nei discenti possa svilupparsi un interessamento spon-
taneo per sempre nuovi orizzonti del sapere.

3. Verso una modellizzazione dell’esperienza fiorentina

Nel contesto della mobilità umana su scala inter- e transnazionale, il fattore lingua 
assume, non tanto nuove, quanto potenziate dimensioni della sua funzione di definito-
re dell’umano socializzato: continua a delinearsi come strumento di comunicazione che 



245

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)

Dalla progettualità territoriale al mondo della ricerca

incontra nuovi bisogni, in primis quello di apprendere un’altra lingua e i relativi linguag-
gi; con diversi gradi e dosi di realizzazione pratica, la lingua senz’altro persiste nella sua 
funzione di affermazione identitaria e di espressione culturale; vi si aggiunge infine il 
ruolo che la lingua ricopre nei processi di mediazione interculturale (Lapov 2023). Nel 
complesso, i processi migratori – a prescindere dal progetto sottostante, dalle modali-
tà di attuazione e dalle rispettive politiche di gestione e accoglienza – presentano espe-
rienze al cui interno vengono a prospettarsi (anche) le possibilità di ampliare la propria 
conoscenza linguistica.

La lingua, in parafrasi, diviene una necessità: pertanto, se coltivati e gestiti con pro-
fessionalità, i percorsi di apprendimento linguistico, imperniati sulla comunicazione 
interpersonale e intergruppo, possono determinare inedite opportunità di scambio inter-
linguistico e interculturale. Orbene, apprendere la lingua della società ospitante, nonché 
maggioritaria nel territorio in cui e con cui il soggetto migrante si trova a interagire, 
significa allargare i propri orizzonti conoscitivi sul piano linguistico, culturale, socia-
le, professionale, personale, e quindi identitario. In parallelo, stimolare il mantenimen-
to della lingua materna risulta essere un accompagnamento costruttivo per i processi di 
apprendimento di nuova lingua proprio in considerazione della valenza affettiva, comu-
nicativa, socioculturale e pedagogico-interculturale della lingua e del linguaggio come 
segmenti imprescindibili dell’agire antropico.

In risposta all’arrivo dei profughi che raggiungevano l’Italia dalla ex Jugoslavia 
a causa di conflitti armati, la città di Firenze si è mossa avviando, nell’anno scolastico 
1999/2000, un’iniziativa di accoglienza e inserimento di adulti e minori, famiglie e sin-
goli, nel tessuto sociale e – quanto alla componente minorile – anche scolastico. Col pas-
sare degli anni, questo progetto, dettato inizialmente dall’emergenza, è stato tradotto in 
una realtà strutturata e duratura nel tempo: e difatti, la Rete dei Centri di alfabetizzazio-
ne in italiano L2 (seconda lingua) del Comune di Firenze è arrivata a compiere nel 2025 
mezzo secolo di esistenza e operatività, dato che si somma alla qualità e alla professiona-
lità del servizio nel campo di inclusione scolastica di alunni/e d’origine immigrata fino a 
determinarne il primato nel panorama nazionale.

La copertura dei servizi erogati dai Centri di alfabetizzazione, quali Gandhi, Giufà 
e Ulysse, si estende alle scuole pubbliche primarie e secondarie di I grado della città, più 
alcuni istituti del primo biennio della scuola secondaria di II grado. L’offerta si dirama 
mediante un sistema di servizi di supporto ai processi di accoglienza, inserimento socio-
linguistico e inclusione scolastica dell’utenza d’origine immigrata, con particolare atten-
zione ai neoarrivati. Così inquadrato, il ventaglio operativo dei Centri contempla servizi 
che spaziano dai laboratori linguistici (italiano L2) per i neoarrivati ai percorsi intercul-
turali a classe intera, dalla mediazione interculturale al mantenimento della lingua d’o-
rigine (L1), dalle attività di sostegno allo studio a quelle di orientamento nei passaggi 
verso la scuola prima media e poi superiore (Lapov 2020, pp. 148-149). Esito finale: un 
“tassello” di progettualità socio-pedagogica territoriale, intesa come apertura inclusiva in 
prospettiva pedagogica interculturale, vitale per tutti gli attori coinvolti – gli alunni e le 
alunne, le scuole, le famiglie, le comunità, le istituzioni, ecc.

Muovendo da quanto fin qua teorizzato, l’esperienza fiorentina ha messo all’ope-
ra diverse tra le dimensioni tras/formative della lingua: la comunicazione, l’interazione, 
l’inserimento … fino all’inclusione quale atto partecipatorio che garantisce maggiori 



246

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Emiliano Macinai, Zoran Lapov

possibilità di accesso ai diritti, alla formazione, al lavoro, alla convivenza e quindi all’au-
torealizzazione del soggetto immigrato.

È in questo quadro che si iscrive l’iniziativa lanciata nel 2025 dal Dipartimento di 
Formazione, Lingue, Intercultura, Letterature e Psicologia (FORLILPSI) dell’Universi-
tà degli Studi di Firenze di sottoscrivere un Accordo di collaborazione triennale con il 
Comune di Firenze: dal momento che l’operato dei Centri di alfabetizzazione non tro-
vava una eco nel mondo della ricerca, nonché stimolati dall’eccellenza e dalla continuità 
del servizio, i promotori dell’Accordo hanno ritenuto opportuno accendere un faro su 
questa importante esperienza mettendo le due sponde in comunicazione con l’obietti-
vo di valorizzare, promuovere e modellizzare questa preziosa risorsa che, sostanziata in 
saperi e pratiche di progettualità territoriale, mira all’inclusione scolastica in prospettiva 
interculturale.

Riferimenti bibliografici

Baker C., Foundations of bilingual education and bilingualism, Clevedon, Multilingual 
Matters, 1993.

Banks J.A., Lynch J. (eds.), Multicultural Education in Western Societies, Eastbourne, 
Holt, 1986.

Bauman Z. (1998), Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, tr. it. Roma-
Bari, Laterza, 2002.

Bocchi G., Ceruti M. (a cura di), La sfida della complessità, Milano, Feltrinelli, 1985.
Calasso M.G., La formazione interculturale degli insegnanti di lingue straniere, I 

Quaderni di Villa Falconieri, Frascati, Cede, 1988.
Calasso M. G., La valenza formativa del pluralismo linguistico, in «Scuola e città», 3, 

1989, pp. 120-125.
Campani G., Lapov Z. (a cura di), Dinamiche identitarie: multilinguismo ed educazione 

interculturale, Torino, L’Harmattan Italia, 2001.
Chakravarti A., Perspectives on Human Variation through the Lens of Diversity and Race, 

in «Cold Spring Harbor Perspectives in Biology», 7, 2015, pp. 1-14.
Commissione delle Comunità europee, Il multilinguismo: una risorsa per l’Europa e un 

impegno comune, Comunicazione al Parlamento europeo, al Consiglio, al Comi-
tato economico e sociale europeo e al Comitato delle regioni, 18.9.2008, Bruxelles., 
2008.

Consiglio dell’Unione Europea, Conclusioni del Consiglio del 22 maggio 2008 sul multi-
linguismo, Relazione del Comitato dei Rappresentanti permanenti (Parte 1) al Con-
siglio, Bruxelles, 2008.

Council of Europe, The “Maastricht Global Education Declaration”, Maastrcht, November 
15th-17th, 2002.

De Mauro T., Guida all’uso delle parole. Come parlare e scrivere semplice e preciso. Uno 
stile italiano per capire e farsi capire, Roma, Editori Riuniti, 1980.

Fabbro F., Il cervello bilingue. Neurolinguistica e poliglossia, Roma, Astrolabio, 1996.
Fabbro F., Neuropedagogia delle lingue. Come insegnare le lingue ai bambini, Roma, 

Astrolabio, 2004.



247

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)

Dalla progettualità territoriale al mondo della ricerca

Fiorucci M., Educazione, formazione e pedagogia in prospettiva interculturale, Milano, 
FrancoAngeli, 2020.

Lapov Z, In DaD con alunni di recente immigrazione: pratiche, soluzioni, relazioni, in 
«RicercAzione», 12(2), 2020, pp. 143-168.

Lapov Z, La mediazione interculturale a scuola: professione femminile o questione di 
genere? in «Studi sulla formazione», 26(1), 2023, pp. 207-223.

Maalouf A., Una sfida salutare. Come la molteplicità delle lingue potrebbe rafforzare 
l’Europa, Proposte del Gruppo degli intellettuali per il dialogo interculturale costi-
tuito su iniziativa della Commissione Europea, Bruxelles, 2008.

Martini E., Pergola F., De Luca Picione R., Confini, liminalità e metamorfosi. La comples-
sità del confine nell’esperienza dell’umano, Milano, Mimesis, 2024.

Mazzotti G. (a cura di), Verso un’educazione interlinguistica e transculturale, Milano: 
Marzorati, 1984.

Melotti U., Migrazioni internazionali. Globalizzazione e culture politiche, Milano, Bruno 
Mondadori, 2004.

Mignolo W.D., The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial 
Options, Durham & London, Duke University Press, 2011.

Morin E., Introduction à la pensée complexe, Paris, ESF, 1990.
Nussbaum M. C., Cultivating Humanity: A Classical Defense of Reform in Liberal Educa-

tion, Cambridge (US), Harvard University Press, 1997.
Nussbaum M.C., Women and human development: the capabilities approach, Cambridge 

(US), Cambridge University Press, 2000.
Nussbaum M.C., Creating capabilities: the human development approach, Cambridge 

(US), The Belknap Press of Harvard University Press, 2011.
Portera A., Manuale di pedagogia interculturale, Roma-Bari, Laterza, 2013.
Saunders G., Bilingual Children: from Birth to Teens, Clevedon, Multilingual Matters, 

1988.
Sen A., Equality of What?, Cambridge (UK), Cambridge University Press, 1979.
Sen A., Development as Freedom, New York, Alfred A. Knopf, 1999. 
UNESCO, Investire nella diversità culturale e nel dialogo interculturale, Rapporto mondi-

ale dell’UNESCO, Paris, 2009.
Vaccarelli A., L’italiano e le lingue altre nella scuola multiculturale, Pisa, ETS, 2001.
Vedovelli M., Guida all’italiano per stranieri. Dal Quadro comune europeo per le lingue 

alla Sfida salutare, Roma, Carocci, 2010.
Wittgenstein L. (1921), Tractatus logico-philosophicus, tr. it., Tractatus logico-philosophi-

cus e Quaderni 1914-1916, Torino, Einaudi, 2009.
Wittgenstein L., Culture and Value (ed. by G.H. von Wright, in coll. with H. Nyman), 

Chicago, University of Chicago Press, 1980.


