Studi sulla Formazione: 28, 239-247, 2025-2
Qoremaecess DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)
Dalla progettualita territoriale almondo dellaricerca:
lI'esperienza fiorentina di inclusione scolastica
in prospettiva interculturale

EMILIANO MACINAI (0000-0002-8566-4038)

Professore ordinario di Pedagogia generale e sociale - Universita degli Studi di Firenze

Corresponding author: emiliano.macinai@unifi.it

ZORAN LAPOV (0000-0002-2423-9484)

Ricercatore (RTD A) di Pedagogia generale e sociale - Universita degli Studi di Firenze

Corresponding author: zoran.lapov@unifi.it

Abstract. Building on a theoretical framework of the intercultural pedagogical
perspective in the field of educational and linguistic-cultural inclusion, the paper
focuses on the work of the Literacy centres in Italian as a second language (2L) of
the Municipality of Florence, an example of local socio-pedagogical planning. It
concludes with an informative note about the Agreement that brings the Florentine
experience into a collaborative relationship with the world of research, represented by
the Department FORLILPSI of the University of Florence.

Keywords. Inclusion - Intercultural perspective - School - Language - Territory

1. Linclusione scolastica in prospettiva interculturale

In lingua inglese esiste unespressione utile per indicare lesito del processo di progres-
sivo svuotamento di significato che certi termini subiscono nel tempo che intercorre dalla
loro prima introduzione nel lessico specialistico di questa o quella disciplina scientifica, o
campo di conoscenza, alla successiva assunzione all'interno del linguaggio comune, quoti-
diano, non specialistico: “buzzword’”. Le buzzwords sono parole che debordano dal loro spe-
cifico ambito semantico e, ripetute in ogni circostanza, anche quando il contesto del discor-
so non ne richiederebbe l'utilizzo, perdono significato e tutto cio che veicolano ¢ solo leco
familiare di termini finiti sulla bocca di tutti. Zygmunt Bauman, introducendo le sue rifles-
sioni intorno ai fenomeni della cosiddetta “globalizzazione”, ricostruiva il destino esemplare
di questo termine che da neologismo introdotto nell'ambito della scienza economica alla
meta degli anni Ottanta, nel giro di 10-12 anni si era imposto nei discorsi pubblici fino let-
teralmente a non significare pitt nulla (Bauman 2002: 3-4), diventando una buzzword.

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



240 Emiliano Macinai, Zoran Lapov

Il termine “inclusione” rischia di assumere oggigiorno questo stesso destino. Il
merito storico, per cosi dire, che questa parola ha innegabilmente avuto ¢ stato quello
di spingere ad accantonarne un’altra: “integrazione”. Nel campo degli studi intercultu-
rali, il termine integrazione ¢ stato molto in voga per un paio di decenni, prima di esse-
re sottoposto a forti critiche che alla fine ne hanno determinato la perdita di efficacia.
Rimpiazzare il concetto di integrazione con quello di inclusione ha impresso una dina-
mica diversa all’approccio rivolto ai processi di incontro interculturale all’interno delle
compagini sociali, politiche e comunitarie nel passaggio dagli anni Settanta-Ottanta ai
Novanta-Duemila (Portera 2013). Cio che col termine inclusione si ¢ inteso fin da subito
suggerire aveva molto a che fare con l'esigenza di superare cio che il termine integrazio-
ne invece affermava, esplicitamente o meno. “Integrazione” da ad intendere la differenza
come un elemento esterno ed estraneo, negativo o comunque problematico per il corpo
sociale inteso come gia completo. Si integra non tanto cio che ¢ diverso o esterno, bensi
cio che ¢ contemporaneamente I'una cosa e ’altra, in una parola cio che é alieno rispetto
corpo sociale. Se il processo che da fuori porta dentro ¢ definito “integrazione”, allora
cio che implicitamente si sostiene, o si lascia intendere, ¢ che tocca all’estraneo cambiare
e cambiarsi, adattarsi ed assimilarsi, agendo su di sé, su quelle caratteristiche culturali e
personali che lo rendono tale agli occhi di chi lo osserva da dentro (Banks, Lynch 1986).
Lintegrazione ¢ un processo di cambiamento a senso unico che si realizza nella misura
in cui gli elementi che rendono alieno il soggetto sono adeguatamente trattati, se non al
punto di sparire del tutto, almeno fino ad omologarsi quel tanto che basta.

Quando negli anni Novanta si comincia a problematizzare il tema dell’integrazio-
ne, il concetto di inclusione viene introdotto per supportare e sostenere un cambio di
prospettiva che spinge a inquadrare in modo biunivoco, relazionale quella dinamica fino
ad allora interpretata a senso unico. Per un certo periodo, restd molto in voga il termine
“accoglienza”, ma a posteriori si puo dire che abbia incontrato un successo meno univoco
e sicuramente solo temporaneo. Si coglie abbastanza chiaramente nel termine accoglien-
za il tentativo di introdurre una valorizzazione positiva nell’approccio verso la complessi-
ta dei fenomeni sociali e politici innescati dal multiculturalismo, superando la posizione
difensiva insita nel concetto di integrazione e, con essa, I'implicito sospetto che la ali-
menta. Laccoglienza rimanda direttamente all’ospitalita, a una disponibilita a fare posto
accettando. Tutto vero, ma con un “non detto” che ancora sta li a segnalare la difficolta
di lasciarsi completamente alle spalle una rigidita cognitiva che inevitabilmente ¢ desti-
nata a riverberarsi nei contesti, nelle relazioni e nelle situazioni concrete: se l’accoglienza
si riserva a un ospite, questi inizialmente ¢ sempre gradito, ma a lungo andare diventera
tollerato e infine mal sopportato.

11 termine accoglienza suggerisce I'apertura di un confine, ma soltanto temporanea-
mente: si accoglie colui e colei che vien da fuori e aprendo una porta lo si lascia entrare,
ma resta implicito che prima o poi quella stessa porta si dovra riaprire e Pospite tornare
da dove ¢ venuto. Il termine inclusione suggerisce la stessa dinamica dentro/fuori, ma la
risolve simbolicamente in modo definitivo. Includere & concedere accesso a un perime-
tro che da fuori non si puo aprire: solo chi & dentro ha facolta e responsabilita di farlo
e, quando costui apre con I'intenzione di includere, allora lo fa assumendo I'impegno di
creare le condizioni per la permanenza. Il problema che oggi abbiamo di fronte, abitando
societa complesse che si riconoscono come strutturalmente multiculturali, non é risol-

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Dalla progettualita territoriale al mondo della ricerca 241

vere la dinamica dentro/fuori, bensi riconoscerne la fallacia: quando ci si accorge che
le cosiddette “differenze” non arrivano da chissa quale altrove, la parola giusta ¢ anco-
ra inclusione? Ogni questione riguardante le parole che usiamo si riverbera anche sul
mondo che conosciamo. Viene in mente una affermazione oltremodo celebre di Ludwig
Wittgenstein (1921). Per eliminare qualsiasi fraintendimento, ogni dubbio o accusa di
solipsismo o di intellettualismo, potremmo leggermente adattarla, declinando al plura-
le 'aggettivo possessivo: i limiti del nostro linguaggio sono i limiti del nostro mondo. Il
problema del termine inclusione sta nel significato che diamo al concetto di “confine™ ci
rappresentiamo il mondo sociale come caratterizzato da confini e I'inclusione ¢ lo sfor-
zo di permettere a chi ¢ in una posizione (fuori) di assumerne unaltra (dentro). I con-
fini pero sono qualcosa di piti complesso che semplici linee che demarcano uno spazio.
Lesperienza umana non rispetta coordinate lineari, geometriche. I confini, piti che una
mera caratteristica spaziale, quando rapportati all’esperienza umana ne assumono una
temporale. Sul piano educativo, il processo inclusivo non sta nell’eliminazione del confi-
ne dentro/fuori: esso riguarda piuttosto il processo dinamico che si realizza pienamente
nell’esperienza dell’attraversamento, in una durata che trasforma.

Per chiarire I'ultima affermazione e andare a toccare pill concretamente la questione
che qui interessa, ossia inquadrare in una prospettiva interculturale il processo inclusivo
che si realizza nelle scuole e in tutti i contesti educativi come i centri di alfabetizzazione,
bisogna aggiungere che sono le stesse caratteristiche assunte dalle societa democratiche
contemporanee a rendere dinamico il significato di “inclusione”. Se l'esistenza dei confi-
ni implica la possibilita del loro superamento, allora I'inclusione si esprime nello spazio
liminale in cui hanno luogo le relazioni che un confine determina con la sua mera pre-
senza, piuttosto che nella situazione statica raggiunta dopo il suo superamento. Per le le
societa democratiche in questa epoca postglobale, la possibilita di cui si ¢ detto sopra
diventa una necessita: sono societa che esistono solo finché ogni confine porra la necessi-
ta del suo stesso superamento. Tali caratteristiche possono essere riassunte con tre agget-
tivi: sono societa complesse, aperte, multiculturali.

Nell’incrocio di questi tratti, nei contesti in cui la si progetta, sperimenta e realizza
quotidianamente, non in astratto, 'educazione democratica assume la sua propria valen-
za inclusiva e promuove il rafforzamento delle competenze interculturali delle giovani e
giovanissime generazioni.

Una cornice di riferimento utile per cogliere il significato di questo impegno ¢ for-
nita dalla Global Education (Council of Europe 2002). Global education é una cornice
pedagogica che promuove un approccio complesso alla realta umana e sociale, fondato
sulla decostruzione degli stereotipi, con lobiettivo di stimolare la consapevolezza critica
rispetto alle sfide globali a partire dalla sostenibilita sociale e nella prospettiva dello svilup-
po umano (Sen 1979, 1999). Alla costruzione di queste competenze concorrono: leduca-
zione ai diritti umani, leducazione alla pace e alla non violenza, leducazione all'intercultu-
ralita propriamente intesa (Nussbaum 1997, 2000, 2011). Ciascuna di queste aree di com-
petenze costituisce una dimensione delleducazione alla cittadinanza democratica globale.

Guardando piu da vicino all’'educazione alla interculturalita, possiamo sinteticamen-
te richiamare i concetti fondamentali che formano la cornice di riferimento teorica entro
cui si vanno a collocare sia la dimensione didattica sia la dimensione progettuale, finaliz-
zate a dare realizzazione concreta all’obiettivo dell’inclusione nei contesti scolastici.

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)



242 Emiliano Macinai, Zoran Lapov

1. Multiculturalismo: ¢ il termine che designa quella caratteristica struttu-
rale delle societa umane che assume crescente visibilita nella contemporanei-
ta (Melotti 2004). Il pluralismo culturale, al quale il termine multiculturali-
smo rimanda, ¢ un tratto comune ad ogni societda umana: il pluralismo cultura-
le non ¢ un fatto storico, bensi una caratteristica originaria che accompagna le
societd umane e, in quanto tale, esso non ¢ eliminabile, riducibile o modulabi-
le in alcun modo perché essenziale, non estrinseco o contingente rispetto ad esse.

2. Human diversity: & espressione difficile da tradurre in italiano senza tradirne il
significato pilt autentico. Potremmo forse utilizzare il termine “varieta”, che forse meglio
rispetto al termine diversita, e ancor piu rispetto a quello di differenza, riesce a coglier-
ne unaccezione che non rimandi, pili 0 meno direttamente, a una specifica dimensio-
ne biologica, culturale, sociale o politica, quanto piuttosto all’intersezionalita dei mol-
teplici piani su cui 'umano si manifesta (Chakravarti 2015). Ecco, questa ¢ appunto la
domanda principale: siamo in grado di cogliere il senso del concetto di una multifor-
me varietd umana che si esprime come caratteristica stessa dell'umano? E se siamo in
grado di coglierla, allora la domanda successiva, che chiama in causa direttamente I'e-
ducazione interculturale, ¢ la seguente: come possiamo interpretarla in modo positivo?

3. Complessita: ¢ il termine-chiave che designa fin dalla sua introduzione quella pro-
spettiva attraverso cui & possibile conoscere la realta intorno a noi, nei suoi molteplici
fenomeni, dall’interno dei processi che ci toccano e coinvolgono, direttamente o indiret-
tamente, come parte di essi (Bocchi, Ceruti 1985). Lesigenza di uno sguardo (pensiero)
complesso ci & rimandata dall’esistere in una realta in continuo mutamento, in continua
trasformazione, in continuo divenire, continuamente problematica.

4. Interculturalita: & probabilmente il termine che da solo basta a designare il nodo
che stringe assieme le dimensioni precedentemente richiamate, quella sociale, quella sog-
gettiva, quella relazionale. Il nodo sta nel prefisso che non indica una posizione (tra), ben-
si un passare (attraverso). Nel termine inter-cultura non si indica una situazione, come
ingenuamente si ¢ portati a pensare ricorrendo alle definizioni piti superficiali o logore del
termine, bensi una dinamica, un processo. Inter-cultura ¢ il termine con cui si risponde
alla domanda: come si sta nella cultura, come la si abita? Passando continuamente attra-
verso soglie e confini, sperimentando costantemente la condizione liminale dell'identita
(Martini, Pergola, De Luca Picione 2024): diventando costantemente cio che siamo, cam-
biando continuamente rispetto a cio che eravamo. Leducazione in generale ¢ tale quando
riesce ad accompagnare questo «passare attraverso» di identita in divenire; leducazione a
scuola ¢ tale quando realizza per intero un processo del quale I'inclusione ingenuamente
intesa ¢ solo il primo momento, importante come gli altri che si svolgono nell'arco di un
tempo disteso: I'inclusione ¢ la condizione necessaria per l'appartenenza, il sentirsi a casa.
La scuola come una casa aperta che, diversamente da un luogo chiuso, permette allespe-
rienza di dispiegarsi con fiducia, sapendo di poter contare sul posto sicuro cui fare ritor-
no. Fino a che il processo educativo giungera al suo esito migliore e del ritornare non vi
sara piu il bisogno. Cosi la scuola avra assolto il suo compito pit difficile: sara stata essa
stessa luogo vissuto e attraversato che ha infine favorito il transito verso nuovi approdi.

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Dalla progettualita territoriale al mondo della ricerca 243

2. Linclusione linguistico-culturale in prospettiva interculturale

Riprendendo il pensiero wittgensteiniano, ricordiamo come le parole costituiscono
atti linguistici (c. 1945, in: Wittgenstein, 1980, p. 46) che — corredati di significati, valori
e propositi — producono e riproducono atti pragmatici per essere immessi poi in trame
relazionali, culturali, educative; pensiero crea parola, parola crea pensiero, cosicché la
cultura ne emerge come un cammino tras/formativo in continua elaborazione: un dono
della natura che si vede, in un alternarsi di atti ciclici e interdipendenti, tradurre in fat-
ti socializzati. Si giunge cosi a una seconda conclusione: le parole - nella loro essenza
grammaticale, nonché semantica ed etica — vanno selezionate con attenzione e adoperate
con cura (De Mauro 1980). L'impiego inclusivo del lessico e delle modalita d’uso pog-
gia sui processi di socializzazione e apprendimento: detto altrimenti, la facolta di servir-
si della parola si rivela essere un dispositivo cruciale ai fini di una proficua interazione
sociale, quale uno dei garanti dell’inclusivita in prospettiva interculturale. Il “tentativo”
di camminare interculturalmente assume cosi maggiore concretezza: e non soltanto in
termini di un iter pratico-operativo, bensi come percorso che combina e intreccia una
varieta di culture epistemologiche e metodologiche confluenti in un processo formativo
funzionale alla crescita tanto del soggetto direttamente interessato, quanto delle entita
sociali circostanti — la classe, la scuola, la famiglia, il gruppo dei pari, le comunita, le isti-
tuzioni, il territorio, ecc.

Ebbene, nell’offrirsi come strumento di comunicazione, affermazione identitaria ed
espressione culturale, la lingua ci definisce proprio nella qualita di esseri sociali, umani,
antropici, produttori e portatori cio¢ di culture.

Seppur sottintesa, preme la necessita di rievocare gli infiniti risvolti che la convi-
venza sociale dell'umano possa implicare: tra queste, la pluriversalita culturale (Migno-
lo 2011) e il plurilinguismo (Saunders 1988; Baker 1993; Fabbro 1996, 2004) sono due
macrosistemi che ci interessano maggiormente in questa sede. La diversita, la specificita,
la pluralita non sono condizioni monolitiche, predeterminate né esauribili, bensi dimen-
sioni dinamiche, mutevoli e pluriversali, atte a rendere un’esperienza formativa pitt com-
pleta e che, in virtu della loro capacita di generare benefici di matrice sociale, cultura-
le e linguistica, vanno rese accessibili a tutte e tutti. Ed ecco che la complessita (Morin
1990) evoca la prospettiva pedagogica interculturale (Fiorucci 2020): le societa umane si
manifestano come organismi compositi, articolati, poliedrici, caratteri che rivendicano
un costante esercizio di responsabile e strutturata auto-coltivazione, ossia formazione del
Sé. Secondo questa prospettiva, valorizzare le diversita significa saper gestire i campi di
interazione, confronto e scambio interculturali e maneggiare quindi le risorse chiave per
una comprensione reciproca, quale fondamento della crescita sociale, culturale, linguisti-
ca, ma anche professionale, politica, economica o di altra natura (Campani, Lapov 2001).

Riallacciandoci al fattore lingua, osserviamo come quella umana si fonda su un
immenso assortimento di varieta che non poteva che sortire situazioni in cui conoscere
piu di un registro linguistico fosse non solo una necessita, bensi una fonte di potenziamen-
to socioculturale. Questa constatazione ci riconduce ad alcuni presupposti: a meno che
non si verifichi la compresenza di specifici ostacoli o disturbi cognitivi, sebbene anche in
tali circostanze — a seconda del caso e con metodi appropriati — possa implicare benefici,
il plurilinguismo non & uno stato di confusione né «determina alcuna difficolta di ordine

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)



244 Emiliano Macinai, Zoran Lapov

psicologico o di adattamento sociale» (Fabbro 2004: 113). Al contrario: si presenta come
unopportunita di crescere incrementando le conoscenze tanto linguistiche, quanto cultu-
rali. Per giunta, l'apprendimento e la conoscenza di altre lingue favorisce la competenza
nella prima, “materna” o “nativa” (Fabbro 1996, 2004). In tal senso, le numerose esperienze
di bilinguismo (trilinguismo ecc.) delineano una prima tappa (Saunders 1988; Baker 1993;
Fabbro 1996) che introduce i beneficiari di questo viaggio apprenditivo e conoscitivo al
plurilinguismo: e difatti, non pochi sono gli studi che confermano i vantaggi del plurilin-
guismo, il cui impatto ¢ visibile su numerosi piani dello sviluppo intellettivo, cognitivo,
formativo, informativo, riflessivo, percettivo, creativo... e certamente quello comunicativo.

Il riconoscere i valori e i vantaggi che la lingua umana offre, a partire dalla “mera”
possibilita di interagire verbalmente, ¢ maturato nel tempo sino a tradursi in strumenti di
conservazione, promozione e tutela delle lingue (studi, grammatiche, istituzioni, ecc.). Tra
questi, anche le giornate che, oltre a quelle dedicate a celebrare le singole lingue a livel-
lo nazionale, regionale o locale, ricordano questo prezioso dono sul piano internazionale.
Ricordiamo, a tal riguardo, la Giornata internazionale della lingua madre, istituita nel 1999
dallUNESCO, che si celebra il 21 febbraio per promuovere la diversita linguistica e cul-
turale, nonché il plurilinguismo nel mondo; un’altra, proclamata dal Consiglio d’Europa
con il patrocinio dell'Unione europea il 1 dicembre 2001, ossia alla fine dell/Anno europeo
delle lingue, il 2001, ¢ la Giornata europea delle lingue che si celebra il 26 settembre con
lo scopo di promuovere e potenziare I'apprendimento delle lingue nel vecchio continente.

Si inseriscono in questo quadro le sollecitazioni avanzate da enti inter- e sovranazio-
nali preposti alla cultura e all’istruzione che, oltre a suggerire di studiare lingue, esorta-
no a studiare in lingue (Maalouf 2008; Consiglio dell’Unione Europea 2008; Commissio-
ne delle Comunita europee 2008; UNESCO 2009): appello rivolto anzitutto ai ministeri
cui ¢ affidata la redazione dei curricoli scolastici e universitari e alle istituzioni educa-
tive incaricate della loro messa in pratica. Armati di tali consapevolezze, gli esponenti
del settore, reputandoli “salutari” per buona riuscita di un progetto pedagogico (Maalouf
2008; Vedovelli 2010), incoraggiano 'inserimento dei percorsi plurilingui nei curricoli in
un impegno comune di apertura mentale e culturale (Fabbro 2004). Le medesime istan-
ze hanno stimolato, da oltre cinque decenni, la riflessione di diversi campi disciplinari:
tra questi, la pedagogia che, muovendo dalla valenza tras/formativa del fenomeno, dedica
parte delle proprie piste di studio, ricerca e azione al pluralismo linguistico-culturale in
un’ottica interculturale (Calasso 1988, 1989; Mazzotti 1984; Vaccarelli 2001). Nonostante
gli studi e le raccomandazioni che affermano la necessita di produrre politiche miranti
a un’educazione interculturale e plurilingue, la quotidianita pedagogica resta in diverse
realta europee un terreno tutto da coltivare. E per educarsi a conoscere lingue e cultu-
re, basi della formazione umana, siffatta passione va alimentata e curata sin dalla prima
infanzia (Saunders 1988) affinché nei discenti possa svilupparsi un interessamento spon-
taneo per sempre nuovi orizzonti del sapere.

3. Verso una modellizzazione dell’esperienza fiorentina

Nel contesto della mobilita umana su scala inter- e transnazionale, il fattore lingua
assume, non tanto nuove, quanto potenziate dimensioni della sua funzione di definito-
re dell’'umano socializzato: continua a delinearsi come strumento di comunicazione che

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Dalla progettualita territoriale al mondo della ricerca 245

incontra nuovi bisogni, in primis quello di apprendere un’altra lingua e i relativi linguag-
gi; con diversi gradi e dosi di realizzazione pratica, la lingua senzaltro persiste nella sua
funzione di affermazione identitaria e di espressione culturale; vi si aggiunge infine il
ruolo che la lingua ricopre nei processi di mediazione interculturale (Lapov 2023). Nel
complesso, i processi migratori — a prescindere dal progetto sottostante, dalle modali-
ta di attuazione e dalle rispettive politiche di gestione e accoglienza — presentano espe-
rienze al cui interno vengono a prospettarsi (anche) le possibilita di ampliare la propria
conoscenza linguistica.

La lingua, in parafrasi, diviene una necessita: pertanto, se coltivati e gestiti con pro-
fessionalita, i percorsi di apprendimento linguistico, imperniati sulla comunicazione
interpersonale e intergruppo, possono determinare inedite opportunita di scambio inter-
linguistico e interculturale. Orbene, apprendere la lingua della societa ospitante, nonché
maggioritaria nel territorio in cui e con cui il soggetto migrante si trova a interagire,
significa allargare i propri orizzonti conoscitivi sul piano linguistico, culturale, socia-
le, professionale, personale, e quindi identitario. In parallelo, stimolare il mantenimen-
to della lingua materna risulta essere un accompagnamento costruttivo per i processi di
apprendimento di nuova lingua proprio in considerazione della valenza affettiva, comu-
nicativa, socioculturale e pedagogico-interculturale della lingua e del linguaggio come
segmenti imprescindibili dell’agire antropico.

In risposta all’arrivo dei profughi che raggiungevano I'Italia dalla ex Jugoslavia
a causa di conflitti armati, la citta di Firenze si ¢ mossa avviando, nell'anno scolastico
1999/2000, un’iniziativa di accoglienza e inserimento di adulti e minori, famiglie e sin-
goli, nel tessuto sociale e — quanto alla componente minorile — anche scolastico. Col pas-
sare degli anni, questo progetto, dettato inizialmente dall’emergenza, ¢ stato tradotto in
una realta strutturata e duratura nel tempo: e difatti, la Rete dei Centri di alfabetizzazio-
ne in italiano L2 (seconda lingua) del Comune di Firenze ¢ arrivata a compiere nel 2025
mezzo secolo di esistenza e operativita, dato che si somma alla qualita e alla professiona-
lita del servizio nel campo di inclusione scolastica di alunni/e d’origine immigrata fino a
determinarne il primato nel panorama nazionale.

La copertura dei servizi erogati dai Centri di alfabetizzazione, quali Gandhi, Giufa
e Ulysse, si estende alle scuole pubbliche primarie e secondarie di I grado della citta, piu
alcuni istituti del primo biennio della scuola secondaria di II grado. Lofferta si dirama
mediante un sistema di servizi di supporto ai processi di accoglienza, inserimento socio-
linguistico e inclusione scolastica dell’utenza d’origine immigrata, con particolare atten-
zione ai neoarrivati. Cosi inquadrato, il ventaglio operativo dei Centri contempla servizi
che spaziano dai laboratori linguistici (italiano L2) per i neoarrivati ai percorsi intercul-
turali a classe intera, dalla mediazione interculturale al mantenimento della lingua d’o-
rigine (L1), dalle attivita di sostegno allo studio a quelle di orientamento nei passaggi
verso la scuola prima media e poi superiore (Lapov 2020, pp. 148-149). Esito finale: un
“tassello” di progettualita socio-pedagogica territoriale, intesa come apertura inclusiva in
prospettiva pedagogica interculturale, vitale per tutti gli attori coinvolti — gli alunni e le
alunne, le scuole, le famiglie, le comunita, le istituzioni, ecc.

Muovendo da quanto fin qua teorizzato, 'esperienza fiorentina ha messo all’ope-
ra diverse tra le dimensioni tras/formative della lingua: la comunicazione, I’interazione,
Iinserimento ... fino all’inclusione quale atto partecipatorio che garantisce maggiori

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)



246 Emiliano Macinai, Zoran Lapov

possibilita di accesso ai diritti, alla formazione, al lavoro, alla convivenza e quindi all’au-
torealizzazione del soggetto immigrato.

E in questo quadro che si iscrive I'iniziativa lanciata nel 2025 dal Dipartimento di
Formazione, Lingue, Intercultura, Letterature e Psicologia (FORLILPSI) dell’Universi-
ta degli Studi di Firenze di sottoscrivere un Accordo di collaborazione triennale con il
Comune di Firenze: dal momento che 'operato dei Centri di alfabetizzazione non tro-
vava una eco nel mondo della ricerca, nonché stimolati dall’eccellenza e dalla continuita
del servizio, i promotori dell’Accordo hanno ritenuto opportuno accendere un faro su
questa importante esperienza mettendo le due sponde in comunicazione con l'obietti-
vo di valorizzare, promuovere e modellizzare questa preziosa risorsa che, sostanziata in
saperi e pratiche di progettualita territoriale, mira all’inclusione scolastica in prospettiva
interculturale.

Riferimenti bibliografici

Baker C., Foundations of bilingual education and bilingualism, Clevedon, Multilingual
Matters, 1993.

Banks J.A., Lynch J. (eds.), Multicultural Education in Western Societies, Eastbourne,
Holt, 1986.

Bauman Z. (1998), Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, tr. it. Roma-
Bari, Laterza, 2002.

Bocchi G., Ceruti M. (a cura di), La sfida della complessita, Milano, Feltrinelli, 1985.

Calasso M.G., La formazione interculturale degli insegnanti di lingue straniere, 1
Quaderni di Villa Falconieri, Frascati, Cede, 1988.

Calasso M. G., La valenza formativa del pluralismo linguistico, in «Scuola e citta», 3,
1989, pp. 120-125.

Campani G., Lapov Z. (a cura di), Dinamiche identitarie: multilinguismo ed educazione
interculturale, Torino, UHarmattan Italia, 2001.

Chakravarti A., Perspectives on Human Variation through the Lens of Diversity and Race,
in «Cold Spring Harbor Perspectives in Biology», 7, 2015, pp. 1-14.

Commissione delle Comunita europee, Il multilinguismo: una risorsa per ’Europa e un
impegno comune, Comunicazione al Parlamento europeo, al Consiglio, al Comi-
tato economico e sociale europeo e al Comitato delle regioni, 18.9.2008, Bruxelles.,
2008.

Consiglio dell’Unione Europea, Conclusioni del Consiglio del 22 maggio 2008 sul multi-
linguismo, Relazione del Comitato dei Rappresentanti permanenti (Parte 1) al Con-
siglio, Bruxelles, 2008.

Council of Europe, The “Maastricht Global Education Declaration”, Maastrcht, November
15th-17% 2002.

De Mauro T., Guida all’'uso delle parole. Come parlare e scrivere semplice e preciso. Uno
stile italiano per capire e farsi capire, Roma, Editori Riuniti, 1980.

Fabbro F., Il cervello bilingue. Neurolinguistica e poliglossia, Roma, Astrolabio, 1996.

Fabbro F., Neuropedagogia delle lingue. Come insegnare le lingue ai bambini, Roma,
Astrolabio, 2004.

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Dalla progettualita territoriale al mondo della ricerca 247

Fiorucci M., Educazione, formazione e pedagogia in prospettiva interculturale, Milano,
FrancoAngeli, 2020.

Lapov Z, In DaD con alunni di recente immigrazione: pratiche, soluzioni, relazioni, in
«RicercAzione», 12(2), 2020, pp. 143-168.

Lapov Z, La mediazione interculturale a scuola: professione femminile o questione di
genere? in «Studi sulla formazione», 26(1), 2023, pp. 207-223.

Maalouf A., Una sfida salutare. Come la molteplicita delle lingue potrebbe rafforzare
PEuropa, Proposte del Gruppo degli intellettuali per il dialogo interculturale costi-
tuito su iniziativa della Commissione Europea, Bruxelles, 2008.

Martini E., Pergola F., De Luca Picione R., Confini, liminalita e metamorfosi. La comples-
sita del confine nell’esperienza dell’umano, Milano, Mimesis, 2024.

Mazzotti G. (a cura di), Verso un'educazione interlinguistica e transculturale, Milano:
Marzorati, 1984.

Melotti U., Migrazioni internazionali. Globalizzazione e culture politiche, Milano, Bruno
Mondadori, 2004.

Mignolo W.D., The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial
Options, Durham & London, Duke University Press, 2011.

Morin E., Introduction a la pensée complexe, Paris, ESF, 1990.

Nussbaum M. C., Cultivating Humanity: A Classical Defense of Reform in Liberal Educa-
tion, Cambridge (US), Harvard University Press, 1997.

Nussbaum M.C., Women and human development: the capabilities approach, Cambridge
(US), Cambridge University Press, 2000.

Nussbaum M.C., Creating capabilities: the human development approach, Cambridge
(US), The Belknap Press of Harvard University Press, 2011.

Portera A., Manuale di pedagogia interculturale, Roma-Bari, Laterza, 2013.

Saunders G., Bilingual Children: from Birth to Teens, Clevedon, Multilingual Matters,
1988.

Sen A., Equality of What?, Cambridge (UK), Cambridge University Press, 1979.

Sen A., Development as Freedom, New York, Alfred A. Knopf, 1999.

UNESCO, Investire nella diversita culturale e nel dialogo interculturale, Rapporto mondi-
ale del’'UNESCO, Paris, 2009.

Vaccarelli A., L'italiano e le lingue altre nella scuola multiculturale, Pisa, ETS, 2001.

Vedovelli M., Guida all’italiano per stranieri. Dal Quadro comune europeo per le lingue
alla Sfida salutare, Roma, Carocci, 2010.

Wittgenstein L. (1921), Tractatus logico-philosophicus, tr. it., Tractatus logico-philosophi-
cus e Quaderni 1914-1916, Torino, Einaudi, 2009.

Wittgenstein L., Culture and Value (ed. by G.H. von Wright, in coll. with H. Nyman),
Chicago, University of Chicago Press, 1980.

DOI: 10.36253/ssf-16794 | ISSN 2036-6981 (online)



