
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 75-81, 2025-2

La teoreticità tra etica e tempo del pensiero

Anna Kaiser (0000-0002-6273-1437) 

Professoressa associata di Pedagogia generale e sociale – Università degli Studi di Genova

Corresponding author: anna.kaiser@unige.it

Abstract. The theoretical roots of pedagogical thought are to be found in the 
reflective, critical, problematic and creative capacities of Philosophy of Education. 
The background within which the latter takes shape is primarily of an ethical 
nature, particularly in situations where the inner points of reference that sustain the 
human condition are absent. Therefore, also emerges the necessity for slowness, an 
attribute intrinsic of reflective thought, which accompanies and supports the subject’s 
transformation over time.

Keywords. Theoretical thought - Critical dimension - Problematic aspects - Ethics - 
Slowness

1. Alle radici della teoreticità pedagogica

Il pensiero che riflette sull’educazione dell’uomo risale all’antichità, in particola-
re quando si struttura una comunità di persone che si pone come fine il bene comune. 
Risulta difficoltoso dividere il pensiero politico da quello pedagogico, nel momento in 
cui chi governa la comunità raggiunge la consapevolezza che il bene comune si conquista 
soltanto attraverso pratiche capaci di educare a tal fine i membri della comunità stes-
sa. Riflessioni politiche e pedagogiche cominciano così a intrecciarsi proficuamente fino 
a educare il buon cittadino a partecipare responsabilmente alle dinamiche che rendono 
anzitutto sicura (pure mediante la guerra di difesa), prolifica (con la cura delle giovani 
generazioni), autonoma (economicamente produttiva), libera (non oppressa da forme di 
tirannia) la società di appartenenza.

Quindi, nasce il pensiero politico e contemporaneamente, necessariamente il pensie-
ro pedagogico.

Gradatamente il pensiero pedagogico acquista autorevolezza1, offrendo la sua capa-
cità di tradurre il teorico in pratico e gli effetti delle pratiche educative in teorie atte a 
riflettere a livello pratico-progettuale e pratico-poietico. Tali due versanti diventano sem-
pre più rilevanti, quando al poietico, che si riversa su quanto l’azione educativa riesce 
a produrre sull’educando, si affianca anche il progettuale. Quest’ultimo riguarda infatti 
l’azione educativa di per sé e quindi gli esiti e le conseguenze che essa produce sull’edu-

1 M. Gennari, Trattato di Pedagogia Generale, Milano, Bompiani, 2006



76 Author

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Anna Kaiser

catore stesso, spingendolo a tornare sull’azione prodotta e soppesarne la qualità, nonché 
le possibilità di variazione e miglioramento. Allorquando le teorie, sempre più numero-
se e interconnesse, vengono sistematizzate fino a costituire un corpus organico definibile 
scienza, la pedagogia diventa la scienza dell’educazione. Tuttavia, alla sua base fondativa 
rimane il pensiero, quel pensiero teoretico che, prima ancora di riversarsi sulla pratica, 
riceve forma e consistenza dalla riflessione sostenuta da parte di un efficace conoscere 
per conoscere. Alla radice del pensiero pedagogico si profila infatti il livello di conoscen-
za teoretica, atto a dialogare proficuamente con i livelli di conoscenza teorico e metateo-
rico, che approdano al pratico e da esso dipartono, in un continuo scambio: tutti questi 
livelli di conoscenza, pratico, teorico, metateorico e teoretico, appartengono legittima-
mente ai saperi pedagogici.2 Ovvero, fin dalle origini, il pensiero pedagogico ha avuto 
bisogno di elaborare riflessioni non soltanto per agire (nel senso poietico) o per produrre 
(in direzione progettuale). Anzi, probabilmente proprio il livello di conoscenza teoretico 
è stato quello decisivo, poiché riflessivo, problematico, critico e creativo al tempo stesso.

Allora, forse è nata la Filosofia dell’educazione prima della Pedagogia?
La filosofia dell’educazione si nutre di pensiero teoretico, quello proprio dell’aristo-

telico “conoscere per conoscere”. L’“hic et nunc” di memoria latina vuole l’immediatez-
za dell’esperire e dell’agire, che non si intreccia proficuamente con la meditazione e la 
riflessione richieste invece dal pensiero teoretico. La conoscenza fine a se stessa, cercata 
anche dal pensare pedagogico, non rimane chiusa in sé, ma apre tale pensiero, lo alimen-
ta continuamente affinché l’azione conseguente sia meditata, ovvero ponderata, progetta-
ta, mirata, e non occasionale né casuale. L’agire educativo non può essere improvvisato, 
perché denso di intenzionalità. Quindi, è supportato da una elaborazione di significati 
ai quali può arrivare solo la facoltà interpretativa, mediata dalla capacità pensante del 
soggetto agente, ricca di problematicità e criticità. Non vi sono modelli ai quali confor-
mare il pensiero interpretante, poiché ogni evento educativo e ogni dinamica formativa o 
culturalmente istruttiva hanno bisogno di svilupparsi liberamente tra i molteplici, e forse 
infiniti, significati di cui risultano latori.

Nel pensiero teoretico non sussiste il bisogno di sistematicità?
Il pensiero sistematico, peculiare di quell’insieme organico di saperi in rapporto 

dialettico tra loro, che istituisce le scienze, tenta di portare ad unità i differenti versanti 
sui quali si muove la ricerca per poter raggiungere una visione complessiva dei problemi 
trattati. Si profila così un pensiero ordinato, organizzato, metodico, che cerca l’esausti-
vità, pur non essendo definitivo né assoluto: definisce modelli e idee, cerca di escludere 
contraddizioni e antinomie, non si coniuga con dubbi e incertezze. Invece, ove si conosce 
per conoscere senza la precisa finalità connessa con l’agire dell’“hic et nunc” tipicamente 
pedagogica, non sussiste la necessità di ordinare i saperi, per poter coltivare interrogati-
vi problematici propri dell’umano, lasciare spazio alla criticità educativa, aprire il pen-
siero alla creatività atta a focalizzare l’ignoto, il non ancora raggiunto, risolto, centra-
to. Il rigore e la continua ricerca di coerenza, propri del conoscere che sistematizza, non 
appartengono al pensiero problematico che insegue l’incertezza, derivante dai continui 
interrogativi, dalle crisi esistenziali, dalle contraddizioni della vita, e pure dai differenti 

2 Cfr. A. Kaiser, L’essenza teoretica della pedagogia, in G. Sola (a cura di), Epistemologia pedagogica, Milano, Bom-
piani, 2002.



77Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)

La teoreticità tra etica e tempo del pensiero

punti di vista o dalle diverse prospettive euristiche. La teoreticità si nutre non di descri-
zioni e analisi capaci di determinare il vivente in forme stabili e ordinate o di ricerca 
di soluzioni definite alle problematiche emergenti, bensì di tentativi di approfondimento 
della realtà umana, di disvelamento di quanto anche non affiora alla superficie dell’esi-
stenziale, di tematizzazione concettuale ancora ricca di contraddizioni, aporie, dubbi. Si 
tratta di un livello conoscitivo molto fertile, in cui le idee e i significati si sviluppano 
liberamente, senza essere chiamati a definire l’umano in modo esaustivo o, ancor peggio, 
definitivo. Il livello di conoscenza teoretico cerca di tradurre – come scrive Carlo Sini – 
l’«inesauribile della vita umana nelle sue pratiche di parola e di scrittura e nei pensieri» 
(Sini, 1992, pag.122), è quindi «un modo di essere e di frequentare il mondo» (ibidem, 
pag.118) atto ad aprirsi «all’infinito della conoscenza e al suo senso non circoscrivibile e 
nondimeno perseguibile» (ibidem, pag.119). Questo è il motivo per cui il pensiero teore-
tico può essere considerato un «processo di formazione che non è “disciplinabile” e che 
non è “specialistico”» (ibidem, pag.121): nella Filosofia dell’educazione si vivacizza tale 
predisposizione a vivere la conoscenza che riguarda l’umanità che si dà forma liberamen-
te, che si educa vicendevolmente, che si istruisce culturalmente. L’oggetto di studio peda-
gogico si predispone a tale tipo di conoscenza, poiché fortemente vincolato all’umano: 
non c’è soggetto che non dia forma alla sua umanità, che non si interreli educativamente 
con altri soggetti, che non si istruisca entro la cultura d’appartenenza, anche in direzione 
interculturale e transculturale. Nell’ambito di tutte codeste dinamiche trovano senso i 
significati più disparati, le interpretazioni più dissimili, i saperi più articolati ai quali dà 
ossigeno il pensiero teoretico con la sua problematicità infinita, la sua criticità profonda, 
la sua creatività spumeggiante.

«Essenzialmente la filosofia è una pedagogia», afferma Carlo Sini (ibidem, pag.121).
La sovrapponibilità di uomo e formazione già essenzializzata da Franz Rosenzweig, 

con la sua ormai nota affermazione ontologica «La formazione […] è sempre l’uomo stes-
so» (Rosenzweig, 2000, pag.186), si trasla ora a livello di saperi? Il pensiero teoretico pro-
prio della filosofia si fa pedagogia nel momento in cui quest’ultima – ribadisce Sini – 
abbandona la riduzione a «metodologie che hanno completamente perso, o dimenticato, 
o volutamente trascurato la via, l’odós, il cammino per diventare uomini» (Sini, 1992, 
pag.122). Il pensiero teoretico fa della Filosofia dell’educazione la strada privilegiata lun-
go la quale riflettere e meditare e produrre significati e ri-pensare idee, concetti, catego-
rie3 concernenti l’umano che si dà forma, che si educa, che si istruisce culturalmente.

Due problematiche, tra differenti possibilità, si dischiudono spontaneamente dalla 
tipicità del pensiero teoretico e si profilano quanto mai urgenti, di fronte alla preziosa 
avanzata tecnica, tecnologica, telematica, che però tutto investe e anche travolge. Anzi-
tutto, si tratta del paesaggio entro cui l’uomo contemporaneo si muove: quello sfondo 
che nei quadri rinascimentali si fa interprete dei soggetti dipinti in primo piano, che non 
può mancare, che intesse l’intelaiatura portante dell’opera pittorica stessa. Ebbene, quel 
paesaggio potrebbe essere traslato in termini di punti di riferimento etico che sovente 
vengono a mancare all’uomo proiettato prioritariamente, quando non esclusivamente, 
sul piano della tecnologia informatica, del “qui ed ora” pragmatico e del “carpe diem” 

3 Cfr. F. Cambi, Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2000 e il successivo Introduzione alla 
Filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2008; A. Mariani, Elementi di Filosofia dell’educazione, Roma, 
Carocci, 2006.



78 Author

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Anna Kaiser

esperienziale. A tale piano d’azione si collega un’altra problematica connessa con il pen-
siero teoretico: il ritmo, la cadenza, il passo dei quali fruisce l’uomo del terzo millen-
nio. Nel loro ritmo sostenuto, nella loro cadenza frenetica, nel loro passo di corsa, questi 
tipi di “camminata” non sono confacenti alla meditazione e alla riflessione del pensiero a 
matrice teoretica.

2. L’imprescindibile paesaggio etico

Il pensiero teoretico quindi ha infinite possibilità di produzione di significati creati-
vi, problematici, critici. Tuttavia, differenti strutture e configurazioni di tirannia salgono 
al potere per guidare le masse amorfe, talvolta informi e deformi, incapaci non solo di 
elaborare pensiero da sé, ma pure di mettersi in ascolto di quello elaborato da altri. La 
capacità di ascolto difetta anzitutto nei confronti di se stessi, anche nel momento in cui, 
magari sporadicamente, si attiva la capacità universale di dare forma a idee e pensieri 
che dovrebbero sorgere spontaneamente in chi non reprime l’istinto e il bisogno naturale 
di conoscere e quindi pensare4.

La repressione politica si è manifestata nel tempo nelle diverse configurazioni ormai 
tragicamente note e tuttora ancora presenti nel mondo, ma essa non è l’unica tipizzazio-
ne sociale che toglie libertà al singolo, forse è solo la più evidente. Tutto ciò che impe-
disce all’uomo di essere se stesso nelle scelte, nell’esistenza, ma soprattutto nell’essenza 
interiore non permette la libera formazione soggettiva: quel dare forma a se stesso che 
sovente, troppo sovente, si riduce a una conformazione. Diventa agevole il conformarsi 
ove manchino punti di riferimento interiori, radicati e radicali perché sradicanti.

È necessario che il pensiero critico-teoretico includa un’etica del pensiero?5

Si potrebbe trattare di un’«etica del pensiero» atta a sopravanzare «la superstizione 
della “cultura”», chiusa in se stessa e usufruibile in modo rapido e superficiale, e ancor 
più capace di interpretare «i segni della tecnica e dell’informazione di massa (…) come 
segni della mera incultura e della totale anarchia» (Sini, 1992, pag. 103). Chi gestisce i 
siti internet che, ad esempio, inneggiano all’anoressia o alla bulimia come stili di vita 
adeguati alla modernità, alla stregua di quelli che vogliono liberalizzare le sostanze stu-
pefacenti, sceglie la rinuncia a uno stile formativo imperniato sull’umano: nega la prezio-
sa conservazione della naturalità della vita che trasforma le sue variegate forme tendendo 
al benessere, all’armonia6, alla serenità. Chi educa i figli, ad esempio, alla prepotenza e 
alla sopraffazione, allo scontro, all’invidia, alla gelosia, alla rumorosità irrispettosa, alla 
sedazione della paura o dei sentimenti ed emozioni, alla mancanza di rispetto nei con-
fronti degli anziani e delle persone in condizione di disabilità, sceglie la rinuncia all’in-
contro formativo e dialogico con l’altro: nega le possibilità educative che trasformano 
l’essere tendendo al miglioramento. Chi istruisce gli allievi, ad esempio, alla prestazione 
cognitiva, all’apprendimento standardizzato, alla conformazione nozionistica, alla valu-
tazione continua opprimente e deprimente, sceglie la rinuncia alla crescita creativa e cri-
tica appartenente a ciascuno: nega la libertà che sussiste insita nell’istruzione culturale 

4 Cfr. M. Gennari, Filosofia del pensiero, Genova, Il Melangolo, 2007.
5 Cfr. M. Manno, L’esigenza critica come problema morale, Messina, Peloritana, 1962.
6 F. Marcone, Saggio sull’Armonia, Roma, Anicia, 2022.



79Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)

La teoreticità tra etica e tempo del pensiero

tendendo all’arricchimento anche espressivo dell’essere. Incultura e anarchia sopravvivo-
no e avanzano ove non solo i mass media conformano la loro offerta rispetto al mercato 
economico e politico, ma soprattutto ove tecnica e tecnologia si impadroniscono del pal-
coscenico esistenziale delle masse, senza lasciare loro la possibilità di cercare, costruire e 
possedere punti di riferimento interiori, anzitutto a matrice etica.

Gli esempi del narconauta che naviga alla deriva negli impegnativi marosi delle 
sostanze stupefacenti, del bambino che naviga alla deriva nel decostruttivo scontro con 
coetanei e adulti, dello scolaro che naviga alla deriva nella incessante rincorsa delle valu-
tazioni, rappresentano situazioni standardizzate, eticamente deprivate, disumanizzanti. 
Le pratiche pedagogiche sono inevitabilmente accompagnate dal patrimonio etico-cultu-
rale, sociale, individuale, veicolato da quella politica che si è fatta carico, immediatamen-
te, dell’educazione morale del cittadino. Quindi, indicazioni e precetti, seguiti da norme 
e leggi, propongono, e talvolta impongono, stili comportamentali socialmente adeguati a 
ciò che è degno e ha valore per l’uomo e la comunità di appartenenza.

Quanto avvalora l’umano si pone a fondamento del comportamento etico.
Pertanto, il pensiero teoretico della Filosofia dell’educazione è chiamato a farsi carico 

anche di un’etica del pensiero pedagogico, in modo da avere a disposizione teorie edu-
cative, formative e istruttive dense di rispetto e autenticità, equità e giustizia, amore del 
e per l’umano, perfuse dai valori connessi con la soggettività della pace, del silenzio, del 
dono, della fiducia, della speranza e con le diversità nell’attenzione, nell’accoglienza, nel-
la disponibilità, nell’ascolto, nella pazienza. La teoreticità si confronta non soltanto con 
le gnoseologie dell’esistenziale e della vita, ma anche con le ontologie dell’essenziale e 
dell’essere, senza mai trascurare o dimenticare le ermeneutiche che sottostanno alle une 
quanto alle altre.7

3. La necessità della lentezza nel cambiamento

Il pensiero teoretico ha una peculiarità storicamente appurabile: non riesce a correre 
al passo dei tempi (plurimi) del progresso scientifico, tecnico e tecnologico, poiché abbi-
sogna del tempo (unico) della riflessione, della meditazione, della speculazione, ovvero 
dell’analizzare non numericamente oggettivo sui suoi differenti versanti, nonché del pon-
derare richiamato dalle dinamiche della soggettività che si evolve, si trasforma, cambia 
lentamente e gradualmente. Il “tutto scorre” di memoria eraclitea annulla la staticità, 
tanto quantitativa quanto qualitativa: sussiste come principio di riferimento per tutte le 
scienze?

Il cambiamento, nella sua estensione temporale, è un paradigma ineliminabile.
E se il tempo fosse considerabile un’estensione dell’anima, come prova a supporre 

Agostino d’Ippona8? Il tempo infatti è un’estensione, ma di che cosa precisamente risul-
ta difficile da individuare. Qualora invece si raccogliesse la suggestione agostiniana, si 
ritroverebbe una dimensione dell’anima che l’uomo sta perdendo. L’interiorità abbisogna 
di tempo per essere conosciuta, filtrata, mediata con l’esteriorità e vissuta, sentita, espres-

7 Cfr. l’impostazione di A. Kaiser, Filosofia dell’educazione (im Grundriβ), Genova, Il Melangolo, 2013, basata pro-
prio su questi tre assi interpretanti tale scienza..
8 Cfr. Agostino (398), Confessioni, Milano, Bompiani, 2012.



80 Author

Dossier 	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Anna Kaiser

sa. Il “tutto e subito” non le pertiene né le appartiene. Una filosofia dell’educazione che 
imperni la propria forza propositiva sulla lentezza non potrebbe non recuperare i tempi 
dell’interiorità, che aborriscono le corse né amano impadronirsi genericamente di tut-
to. L’interiorità necessita di selezionare i contenuti dei quali alimentarsi, per poter darsi 
quella forma appropriata all’indole9, al carattere, all’originarietà10. Quindi, una riflessio-
ne teoretica sui significati della lentezza avrebbe ricadute formative sul soggetto nella sua 
interiorità, nel suo essere se stesso: egli imparerebbe a prendersi il tempo che si rivela 
proficuo per poter riuscire a esprimere se stesso in un mondo che corre e travolge i tempi 
personali per rispettare solo quelli sociali del mercato economico e del potere politico, 
delle mode e della crasi deformante.

Gli imperativi delle mode standardizzanti o quelli lavorativi volti all’efficacia ed effi-
cienza incidono pesantemente sugli stili di vita sociali, così come quelli dell’apprendi-
mento standardizzato incidono sugli stili formativi ed educativi che investono i singoli: 
i ritmi da sostenere, per non essere emarginati o non arrancare continuamente alle spal-
le di chi precede, sono molto elevati. La corsa al denaro, quella alla carriera o al potere 
impediscono la sosta, il riposo, l’ossigenazione alle fonti del benessere individuale: cor-
rere vuol dire essere allenati a un ritmo che non dà tregua, che limita le possibilità di 
rallentare o semplicemente camminare. Invece, il pensare criticamente ha bisogno di 
tempo, di rallentare i ritmi frenetici, per poter calibrare le differenti alternative possibili. 
Il pensiero problematico necessita di soppesare gli interrogativi che si aprono di fronte a 
qualsiasi bivio, problema, possibilità di scelta non solo prassica, ma anche interpretati-
va. Il pensiero creativo richiede tempo per riuscire a utilizzare la fantasia, l’inventività, e 
costruire qualcosa di innovativo, impensabile, nuovo.11

Il conformismo socio-culturale sembra direttamente proporzionale ai tempi della 
ragione scientifico-tecnologica, dei procedimenti economico-tecnici e applicativo-stru-
mentali che fanno crescere il mercato dell’informazione, ovvero le conoscenze e le com-
petenze tecniche relative ai fenomeni e agli eventi. Si delinea invece inversamente pro-
porzionale alla possibilità di pensare al senso di quegli accadimenti, riflettere sui signifi-
cati insiti in essi, coglierli entro un’etica interpretante e una pedagogia della storia12.

La dimensione del tempo è decisiva.
Il rapporto educativo si costruisce nel tempo e con il tempo; le dinamiche formati-

ve si sviluppano nell’intero arco esistenziale; lo sviluppo dell’apprendimento abbisogna 
di tempi soggettivi non brevi. Pertanto, i tempi dell’umano non sono preventivamente 
accertabili o calcolabili e, tanto meno, esatti: non ha validità il criterio matematico-speri-
mentale, soprattutto quando alla fase descrittiva e analitica segue quella che vuole essere 
predittiva, con metodi e regole definiti, ed efficacemente operativa, con il conseguimento 
di precisi risultati proporzionati a un tempo più breve possibile. La logica della ragione 
conoscitiva della Filosofia dell’educazione riflette invece non solo la mancanza di siste-
maticità risolutrice, ma piuttosto la presenza di una dialetticità irrisolta e forse irrisolvi-
bile relativa anzitutto ai significati profondi dell’educazione, della formazione, dell’istru-

9 Cfr. I. Barbieri, M. Gennari, A. Kaiser, F. Marcone, G. Sola, Sulla questione pedagogica dell’indole umana, in 
«Rassegna di pedagogia. Pädagogische Umschau», n.1-2, LXXXIII, gen-giu 2025, pp.13-37.
10 Cfr. il concetto in G. Sola, La formazione originaria, Milano, Bompiani, 2016, pp. 23-42 e 207-220.
11 Cfr. B. Munari, Fantasia, Bari, Laterza, 1975.
12 Cfr. P. Levrero (a cura di), Pedagogia della storia, Genova, Il Melangolo, 2016.



81Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)

La teoreticità tra etica e tempo del pensiero

zione culturale, e pure di tutti quei concetti o idee o categorie del pensiero che ruotano 
intorno a questi tre universi tramite cui l’uomo prende e si dà forma umana: dalla cura 
alla libertà, dalla consapevolezza alla responsabilità, dall’autonomia alla crescita. La Filo-
sofia dell’educazione si predispone ad essere permeabile alle innumerevoli sollecitazioni 
provenienti dal mondo contemporaneo, pronta a sondarne le fertili interrelazioni vitali 
con l’umano che si sviluppa, per comprenderle, ma, ancor prima, per sostare nella loro 
problematicità con il ritmo del pensiero erotematico, critico e creativo.

Riferimenti biblografici

Achenbach G.B., La consulenza filosofica. La filosofia come opportunità per la vita, 
Milano, Apogeo, 2004.

Agostino (398), Confessioni, Milano, Bompiani, 2012.
Altarejos Masota F. , Naval Durán C., Filosofia dell’educazione, Brescia, La Scuola, 2003.
Barbieri I., Gennari M., Kaiser A., Marcone F., Sola G., Sulla questione pedagogica 

dell’ indole umana, in «Rassegna di pedagogia. Pädagogische Umschau», n.1-2, 
LXXXIII, gen-giu 2025, pp.13-37.

Cambi F., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2000.
Id., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2008.
Dewey J., (1916), Democrazia e educazione. Una introduzione alla filosofia 

dell’educazione, Roma, Anicia, 2018.
Ducci E., Postille di filosofia dell’educazione, in «Il quadrante scolastico», n.64, 1995, 

pp.94-103.
Gennari M., Filosofia della formazione dell’uomo, Milano, Bompiani, 2001.
Id., Trattato di Pedagogia Generale, Milano, Bompiani, 2006.
Id., Filosofia del pensiero, Genova, Il Melangolo, 2007.
Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundriβ), Genova, Il Melangolo, 2013.
Id., L’essenza teoretica della pedagogia, in G. Sola (a cura di), Epistemologia pedagogica, 

Milano, Bompiani, 2002.
Levrero P. (a cura di), Pedagogia della storia, Genova, Il Melangolo, 2016.
Malavasi P., Etica e interpretazione pedagogica, Brescia, La Scuola, 1995.
Manno M., L’esigenza critica come problema morale, Messina, Peloritana, 1962.
Id., Metafisica e educazione, Messina, Peloritana, 1965 
Id., Filosofia, filosofia dell’educazione, pedagogia, in «Nuove Ipotesi», v, n.3, 1990, pp.231-

248.
Marcone F., Saggio sull’Armonia, Roma, Anicia, 2022.
Mari G., Razionalità metafisica e pensare pedagogico, Brescia, La Scuola, 1998.
Mariani A., Elementi di Filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.
Munari B., Fantasia, Bari, Laterza, 1975.
Rosenzweig F., Ebraismo, Bildung e filosofia della vita, Firenze, Giuntina, 2000.
Sini C., Filosofia teoretica, Milano, Jaca Book, 1992.
Sola G., La formazione originaria, Milano, Bompiani, 2016..


