oren access Studi sulla Formazione: 28, 75-81, 2025-2
Q@ornaces DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)

La teoreticita tra etica e tempo del pensiero

ANNA KAISER (0000-0002-6273-1437)

Professoressa associata di Pedagogia generale e sociale — Universita degli Studi di Genova

Corresponding author: anna.kaiser@unige.it

Abstract. The theoretical roots of pedagogical thought are to be found in the
reflective, critical, problematic and creative capacities of Philosophy of Education.
The background within which the latter takes shape is primarily of an ethical
nature, particularly in situations where the inner points of reference that sustain the
human condition are absent. Therefore, also emerges the necessity for slowness, an
attribute intrinsic of reflective thought, which accompanies and supports the subject’s
transformation over time.

Keywords. Theoretical thought - Critical dimension - Problematic aspects - Ethics -
Slowness

1. Alle radici della teoreticita pedagogica

Il pensiero che riflette sull’educazione dell’'uomo risale all’antichita, in particola-
re quando si struttura una comunita di persone che si pone come fine il bene comune.
Risulta difficoltoso dividere il pensiero politico da quello pedagogico, nel momento in
cui chi governa la comunita raggiunge la consapevolezza che il bene comune si conquista
soltanto attraverso pratiche capaci di educare a tal fine i membri della comunita stes-
sa. Riflessioni politiche e pedagogiche cominciano cosi a intrecciarsi proficuamente fino
a educare il buon cittadino a partecipare responsabilmente alle dinamiche che rendono
anzitutto sicura (pure mediante la guerra di difesa), prolifica (con la cura delle giovani
generazioni), autonoma (economicamente produttiva), libera (non oppressa da forme di
tirannia) la societa di appartenenza.

Quindi, nasce il pensiero politico e contemporaneamente, necessariamente il pensie-
ro pedagogico.

Gradatamente il pensiero pedagogico acquista autorevolezzal, offrendo la sua capa-
cita di tradurre il teorico in pratico e gli effetti delle pratiche educative in teorie atte a
riflettere a livello pratico-progettuale e pratico-poietico. Tali due versanti diventano sem-
pre pil rilevanti, quando al poietico, che si riversa su quanto l’azione educativa riesce
a produrre sull’educando, si affianca anche il progettuale. Quest’ultimo riguarda infatti
l'azione educativa di per sé e quindi gli esiti e le conseguenze che essa produce sull’edu-

' M. Gennari, Trattato di Pedagogia Generale, Milano, Bompiani, 2006

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



76 Anna Kaiser

catore stesso, spingendolo a tornare sull’azione prodotta e soppesarne la qualita, nonché
le possibilita di variazione e miglioramento. Allorquando le teorie, sempre pitt numero-
se e interconnesse, vengono sistematizzate fino a costituire un corpus organico definibile
scienza, la pedagogia diventa la scienza dell’educazione. Tuttavia, alla sua base fondativa
rimane il pensiero, quel pensiero teoretico che, prima ancora di riversarsi sulla pratica,
riceve forma e consistenza dalla riflessione sostenuta da parte di un efficace conoscere
per conoscere. Alla radice del pensiero pedagogico si profila infatti il livello di conoscen-
za teoretica, atto a dialogare proficuamente con i livelli di conoscenza teorico e metateo-
rico, che approdano al pratico e da esso dipartono, in un continuo scambio: tutti questi
livelli di conoscenza, pratico, teorico, metateorico e teoretico, appartengono legittima-
mente ai saperi pedagogici.> Ovvero, fin dalle origini, il pensiero pedagogico ha avuto
bisogno di elaborare riflessioni non soltanto per agire (nel senso poietico) o per produrre
(in direzione progettuale). Anzi, probabilmente proprio il livello di conoscenza teoretico
¢ stato quello decisivo, poiché riflessivo, problematico, critico e creativo al tempo stesso.

Allora, forse ¢ nata la Filosofia dell’educazione prima della Pedagogia?

La filosofia dell’educazione si nutre di pensiero teoretico, quello proprio dell’aristo-
telico “conoscere per conoscere”. LU“hic et nunc” di memoria latina vuole 'immediatez-
za dell’esperire e dell’agire, che non si intreccia proficuamente con la meditazione e la
riflessione richieste invece dal pensiero teoretico. La conoscenza fine a se stessa, cercata
anche dal pensare pedagogico, non rimane chiusa in sé, ma apre tale pensiero, lo alimen-
ta continuamente affinché I’azione conseguente sia meditata, ovvero ponderata, progetta-
ta, mirata, e non occasionale né casuale. L'agire educativo non puo essere improvvisato,
perché denso di intenzionalita. Quindi, é supportato da una elaborazione di significati
ai quali puo arrivare solo la facolta interpretativa, mediata dalla capacita pensante del
soggetto agente, ricca di problematicita e criticitd. Non vi sono modelli ai quali confor-
mare il pensiero interpretante, poiché ogni evento educativo e ogni dinamica formativa o
culturalmente istruttiva hanno bisogno di svilupparsi liberamente tra i molteplici, e forse
infiniti, significati di cui risultano latori.

Nel pensiero teoretico non sussiste il bisogno di sistematicita?

Il pensiero sistematico, peculiare di quell’insieme organico di saperi in rapporto
dialettico tra loro, che istituisce le scienze, tenta di portare ad unita i differenti versanti
sui quali si muove la ricerca per poter raggiungere una visione complessiva dei problemi
trattati. Si profila cosi un pensiero ordinato, organizzato, metodico, che cerca I'esausti-
vita, pur non essendo definitivo né assoluto: definisce modelli e idee, cerca di escludere
contraddizioni e antinomie, non si coniuga con dubbi e incertezze. Invece, ove si conosce
per conoscere senza la precisa finalita connessa con l'agire dell™hic et nunc” tipicamente
pedagogica, non sussiste la necessita di ordinare i saperi, per poter coltivare interrogati-
vi problematici propri dell’'umano, lasciare spazio alla criticita educativa, aprire il pen-
siero alla creativita atta a focalizzare I’ignoto, il non ancora raggiunto, risolto, centra-
to. Il rigore e la continua ricerca di coerenza, propri del conoscere che sistematizza, non
appartengono al pensiero problematico che insegue I’incertezza, derivante dai continui
interrogativi, dalle crisi esistenziali, dalle contraddizioni della vita, e pure dai differenti

2Cfr. A. Kaiser, Lessenza teoretica della pedagogia, in G. Sola (a cura di), Epistemologia pedagogica, Milano, Bom-
piani, 2002.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La teoreticita tra etica e tempo del pensiero 77

punti di vista o dalle diverse prospettive euristiche. La teoreticita si nutre non di descri-
zioni e analisi capaci di determinare il vivente in forme stabili e ordinate o di ricerca
di soluzioni definite alle problematiche emergenti, bensi di tentativi di approfondimento
della realta umana, di disvelamento di quanto anche non affiora alla superficie dell’esi-
stenziale, di tematizzazione concettuale ancora ricca di contraddizioni, aporie, dubbi. Si
tratta di un livello conoscitivo molto fertile, in cui le idee e i significati si sviluppano
liberamente, senza essere chiamati a definire I'umano in modo esaustivo o, ancor peggio,
definitivo. Il livello di conoscenza teoretico cerca di tradurre — come scrive Carlo Sini —
I’«inesauribile della vita umana nelle sue pratiche di parola e di scrittura e nei pensieri»
(Sini, 1992, pag.122), ¢ quindi «un modo di essere e di frequentare il mondo» (ibidem,
pag.118) atto ad aprirsi «all’infinito della conoscenza e al suo senso non circoscrivibile e
nondimeno perseguibile» (ibidem, pag.119). Questo ¢ il motivo per cui il pensiero teore-
tico puo essere considerato un «processo di formazione che non ¢ “disciplinabile” e che
non ¢ “specialistico™ (ibidem, pag.121): nella Filosofia dell’educazione si vivacizza tale
predisposizione a vivere la conoscenza che riguarda I'umanita che si da forma liberamen-
te, che si educa vicendevolmente, che si istruisce culturalmente. Loggetto di studio peda-
gogico si predispone a tale tipo di conoscenza, poiché fortemente vincolato all'umano:
non c’é soggetto che non dia forma alla sua umanita, che non si interreli educativamente
con altri soggetti, che non si istruisca entro la cultura d’appartenenza, anche in direzione
interculturale e transculturale. Nell’ambito di tutte codeste dinamiche trovano senso i
significati pit disparati, le interpretazioni pit dissimili, i saperi piu articolati ai quali da
ossigeno il pensiero teoretico con la sua problematicita infinita, la sua criticita profonda,
la sua creativita spumeggiante.

«Essenzialmente la filosofia ¢ una pedagogia», afferma Carlo Sini (ibidem, pag.121).

La sovrapponibilita di uomo e formazione gia essenzializzata da Franz Rosenzweig,
con la sua ormai nota affermazione ontologica «La formazione [...] ¢ sempre 'uomo stes-
so» (Rosenzweig, 2000, pag.186), si trasla ora a livello di saperi? Il pensiero teoretico pro-
prio della filosofia si fa pedagogia nel momento in cui questultima - ribadisce Sini -
abbandona la riduzione a «metodologie che hanno completamente perso, o dimenticato,
o volutamente trascurato la via, l'odds, il cammino per diventare uomini» (Sini, 1992,
pag.122). Il pensiero teoretico fa della Filosofia dell’educazione la strada privilegiata lun-
go la quale riflettere e meditare e produrre significati e ri-pensare idee, concetti, catego-
rie* concernenti 'umano che si da forma, che si educa, che si istruisce culturalmente.

Due problematiche, tra differenti possibilita, si dischiudono spontaneamente dalla
tipicita del pensiero teoretico e si profilano quanto mai urgenti, di fronte alla preziosa
avanzata tecnica, tecnologica, telematica, che pero tutto investe e anche travolge. Anzi-
tutto, si tratta del paesaggio entro cui I'uomo contemporaneo si muove: quello sfondo
che nei quadri rinascimentali si fa interprete dei soggetti dipinti in primo piano, che non
puod mancare, che intesse 'intelaiatura portante dell’opera pittorica stessa. Ebbene, quel
paesaggio potrebbe essere traslato in termini di punti di riferimento etico che sovente
vengono a mancare all’'uomo proiettato prioritariamente, quando non esclusivamente,
sul piano della tecnologia informatica, del “qui ed ora” pragmatico e del “carpe diem”

3 Cfr. F. Cambi, Manuale di filosofia delleducazione, Roma-Bari, Laterza, 2000 e il successivo Introduzione alla
Filosofia delleducazione, Roma-Bari, Laterza, 2008; A. Mariani, Elementi di Filosofia delleducazione, Roma,
Carocci, 2006.

DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)



78 Anna Kaiser

esperienziale. A tale piano d’azione si collega un’altra problematica connessa con il pen-
siero teoretico: il ritmo, la cadenza, il passo dei quali fruisce 'uvomo del terzo millen-
nio. Nel loro ritmo sostenuto, nella loro cadenza frenetica, nel loro passo di corsa, questi
tipi di “camminata” non sono confacenti alla meditazione e alla riflessione del pensiero a
matrice teoretica.

2. L'imprescindibile paesaggio etico

Il pensiero teoretico quindi ha infinite possibilita di produzione di significati creati-
vi, problematici, critici. Tuttavia, differenti strutture e configurazioni di tirannia salgono
al potere per guidare le masse amorfe, talvolta informi e deformi, incapaci non solo di
elaborare pensiero da sé, ma pure di mettersi in ascolto di quello elaborato da altri. La
capacita di ascolto difetta anzitutto nei confronti di se stessi, anche nel momento in cui,
magari sporadicamente, si attiva la capacita universale di dare forma a idee e pensieri
che dovrebbero sorgere spontaneamente in chi non reprime listinto e il bisogno naturale
di conoscere e quindi pensare?.

La repressione politica si ¢ manifestata nel tempo nelle diverse configurazioni ormai
tragicamente note e tuttora ancora presenti nel mondo, ma essa non ¢ l'unica tipizzazio-
ne sociale che toglie liberta al singolo, forse ¢ solo la piu evidente. Tutto cid che impe-
disce all'uomo di essere se stesso nelle scelte, nell’esistenza, ma soprattutto nell’essenza
interiore non permette la libera formazione soggettiva: quel dare forma a se stesso che
sovente, troppo sovente, si riduce a una conformazione. Diventa agevole il conformarsi
ove manchino punti di riferimento interiori, radicati e radicali perché sradicanti.

E necessario che il pensiero critico-teoretico includa un’etica del pensiero?®

Si potrebbe trattare di un’«etica del pensiero» atta a sopravanzare «la superstizione
della “cultura”, chiusa in se stessa e usufruibile in modo rapido e superficiale, e ancor
pili capace di interpretare «i segni della tecnica e dell’informazione di massa (...) come
segni della mera incultura e della totale anarchia» (Sini, 1992, pag. 103). Chi gestisce i
siti internet che, ad esempio, inneggiano all’anoressia o alla bulimia come stili di vita
adeguati alla modernita, alla stregua di quelli che vogliono liberalizzare le sostanze stu-
pefacenti, sceglie la rinuncia a uno stile formativo imperniato sull’'umano: nega la prezio-
sa conservazione della naturalita della vita che trasforma le sue variegate forme tendendo
al benessere, all’armonia®, alla serenita. Chi educa i figli, ad esempio, alla prepotenza e
alla sopraffazione, allo scontro, all’invidia, alla gelosia, alla rumorosita irrispettosa, alla
sedazione della paura o dei sentimenti ed emozioni, alla mancanza di rispetto nei con-
fronti degli anziani e delle persone in condizione di disabilita, sceglie la rinuncia all’in-
contro formativo e dialogico con laltro: nega le possibilita educative che trasformano
lessere tendendo al miglioramento. Chi istruisce gli allievi, ad esempio, alla prestazione
cognitiva, all’apprendimento standardizzato, alla conformazione nozionistica, alla valu-
tazione continua opprimente e deprimente, sceglie la rinuncia alla crescita creativa e cri-
tica appartenente a ciascuno: nega la liberta che sussiste insita nell’istruzione culturale

4 Cfr. M. Gennari, Filosofia del pensiero, Genova, Il Melangolo, 2007.
5 Cfr. M. Manno, Lesigenza critica come problema morale, Messina, Peloritana, 1962.
®F. Marcone, Saggio sullArmonia, Roma, Anicia, 2022.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La teoreticita tra etica e tempo del pensiero 79

tendendo all’arricchimento anche espressivo dell’essere. Incultura e anarchia sopravvivo-
no e avanzano ove non solo i mass media conformano la loro offerta rispetto al mercato
economico e politico, ma soprattutto ove tecnica e tecnologia si impadroniscono del pal-
coscenico esistenziale delle masse, senza lasciare loro la possibilita di cercare, costruire e
possedere punti di riferimento interiori, anzitutto a matrice etica.

Gli esempi del narconauta che naviga alla deriva negli impegnativi marosi delle
sostanze stupefacenti, del bambino che naviga alla deriva nel decostruttivo scontro con
coetanei e adulti, dello scolaro che naviga alla deriva nella incessante rincorsa delle valu-
tazioni, rappresentano situazioni standardizzate, eticamente deprivate, disumanizzanti.
Le pratiche pedagogiche sono inevitabilmente accompagnate dal patrimonio etico-cultu-
rale, sociale, individuale, veicolato da quella politica che si & fatta carico, immediatamen-
te, dell’'educazione morale del cittadino. Quindi, indicazioni e precetti, seguiti da norme
e leggi, propongono, e talvolta impongono, stili comportamentali socialmente adeguati a
cio che e degno e ha valore per 'uomo e la comunita di appartenenza.

Quanto avvalora 'umano si pone a fondamento del comportamento etico.

Pertanto, il pensiero teoretico della Filosofia dell’'educazione ¢ chiamato a farsi carico
anche di un’etica del pensiero pedagogico, in modo da avere a disposizione teorie edu-
cative, formative e istruttive dense di rispetto e autenticita, equita e giustizia, amore del
e per I'umano, perfuse dai valori connessi con la soggettivita della pace, del silenzio, del
dono, della fiducia, della speranza e con le diversita nell’attenzione, nell’accoglienza, nel-
la disponibilita, nell’ascolto, nella pazienza. La teoreticita si confronta non soltanto con
le gnoseologie dell’esistenziale e della vita, ma anche con le ontologie dell’essenziale e
dell’essere, senza mai trascurare o dimenticare le ermeneutiche che sottostanno alle une
quanto alle altre.”

3. La necessita della lentezza nel cambiamento

Il pensiero teoretico ha una peculiarita storicamente appurabile: non riesce a correre
al passo dei tempi (plurimi) del progresso scientifico, tecnico e tecnologico, poiché abbi-
sogna del tempo (unico) della riflessione, della meditazione, della speculazione, ovvero
dell’analizzare non numericamente oggettivo sui suoi differenti versanti, nonché del pon-
derare richiamato dalle dinamiche della soggettivita che si evolve, si trasforma, cambia
lentamente e gradualmente. II “tutto scorre” di memoria eraclitea annulla la staticita,
tanto quantitativa quanto qualitativa: sussiste come principio di riferimento per tutte le
scienze?

Il cambiamento, nella sua estensione temporale, & un paradigma ineliminabile.

E se il tempo fosse considerabile un’estensione dell’anima, come prova a supporre
Agostino d’Ippona®? Il tempo infatti & un’estensione, ma di che cosa precisamente risul-
ta difficile da individuare. Qualora invece si raccogliesse la suggestione agostiniana, si
ritroverebbe una dimensione dell’anima che I'uvomo sta perdendo. Linteriorita abbisogna
di tempo per essere conosciuta, filtrata, mediata con lesteriorita e vissuta, sentita, espres-

7 Cfr. l'impostazione di A. Kaiser, Filosofia delleducazione (im Grundrif3), Genova, Il Melangolo, 2013, basata pro-
prio su questi tre assi interpretanti tale scienza..
8 Cfr. Agostino (398), Confessioni, Milano, Bompiani, 2012.

DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)



80 Anna Kaiser

sa. I1 “tutto e subito” non le pertiene né le appartiene. Una filosofia dell’educazione che
imperni la propria forza propositiva sulla lentezza non potrebbe non recuperare i tempi
dell’interiorita, che aborriscono le corse né amano impadronirsi genericamente di tut-
to. L'interiorita necessita di selezionare i contenuti dei quali alimentarsi, per poter darsi
quella forma appropriata all’indole’, al carattere, all’'originarietal®. Quindi, una riflessio-
ne teoretica sui significati della lentezza avrebbe ricadute formative sul soggetto nella sua
interiorita, nel suo essere se stesso: egli imparerebbe a prendersi il tempo che si rivela
proficuo per poter riuscire a esprimere se stesso in un mondo che corre e travolge i tempi
personali per rispettare solo quelli sociali del mercato economico e del potere politico,
delle mode e della crasi deformante.

Gli imperativi delle mode standardizzanti o quelli lavorativi volti all’eflicacia ed effi-
cienza incidono pesantemente sugli stili di vita sociali, cosi come quelli dell’apprendi-
mento standardizzato incidono sugli stili formativi ed educativi che investono i singoli:
i ritmi da sostenere, per non essere emarginati o non arrancare continuamente alle spal-
le di chi precede, sono molto elevati. La corsa al denaro, quella alla carriera o al potere
impediscono la sosta, il riposo, l'ossigenazione alle fonti del benessere individuale: cor-
rere vuol dire essere allenati a un ritmo che non da tregua, che limita le possibilita di
rallentare o semplicemente camminare. Invece, il pensare criticamente ha bisogno di
tempo, di rallentare i ritmi frenetici, per poter calibrare le differenti alternative possibili.
Il pensiero problematico necessita di soppesare gli interrogativi che si aprono di fronte a
qualsiasi bivio, problema, possibilita di scelta non solo prassica, ma anche interpretati-
va. Il pensiero creativo richiede tempo per riuscire a utilizzare la fantasia, I'inventivita, e
costruire qualcosa di innovativo, impensabile, nuovo.!!

Il conformismo socio-culturale sembra direttamente proporzionale ai tempi della
ragione scientifico-tecnologica, dei procedimenti economico-tecnici e applicativo-stru-
mentali che fanno crescere il mercato dell’informazione, ovvero le conoscenze e le com-
petenze tecniche relative ai fenomeni e agli eventi. Si delinea invece inversamente pro-
porzionale alla possibilita di pensare al senso di quegli accadimenti, riflettere sui signifi-
cati insiti in essi, coglierli entro un’etica interpretante e una pedagogia della storia'2.

La dimensione del tempo & decisiva.

Il rapporto educativo si costruisce nel tempo e con il tempo; le dinamiche formati-
ve si sviluppano nell’intero arco esistenziale; lo sviluppo dell’apprendimento abbisogna
di tempi soggettivi non brevi. Pertanto, i tempi dell'umano non sono preventivamente
accertabili o calcolabili e, tanto meno, esatti: non ha validita il criterio matematico-speri-
mentale, soprattutto quando alla fase descrittiva e analitica segue quella che vuole essere
predittiva, con metodi e regole definiti, ed efficacemente operativa, con il conseguimento
di precisi risultati proporzionati a un tempo piu breve possibile. La logica della ragione
conoscitiva della Filosofia dell’educazione riflette invece non solo la mancanza di siste-
maticita risolutrice, ma piuttosto la presenza di una dialetticita irrisolta e forse irrisolvi-
bile relativa anzitutto ai significati profondi dell’educazione, della formazione, dell’istru-

° Cfr. I. Barbieri, M. Gennari, A. Kaiser, F. Marcone, G. Sola, Sulla questione pedagogica dell'indole umana, in
«Rassegna di pedagogia. Padagogische Umschau», n.1-2, LXXXIII, gen-giu 2025, pp.13-37.

W Cfr. il concetto in G. Sola, La formazione originaria, Milano, Bompiani, 2016, pp. 23-42 e 207-220.

I Cfr. B. Munari, Fantasia, Bari, Laterza, 1975.

12Cfr. P. Levrero (a cura di), Pedagogia della storia, Genova, Il Melangolo, 2016.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La teoreticita tra etica e tempo del pensiero 81

zione culturale, e pure di tutti quei concetti o idee o categorie del pensiero che ruotano
intorno a questi tre universi tramite cui 'uomo prende e si da forma umana: dalla cura
alla liberta, dalla consapevolezza alla responsabilita, dall’autonomia alla crescita. La Filo-
sofia dell’educazione si predispone ad essere permeabile alle innumerevoli sollecitazioni
provenienti dal mondo contemporaneo, pronta a sondarne le fertili interrelazioni vitali
con 'umano che si sviluppa, per comprenderle, ma, ancor prima, per sostare nella loro
problematicita con il ritmo del pensiero erotematico, critico e creativo.

Riferimenti biblografici

Achenbach G.B., La consulenza filosofica. La filosofia come opportunita per la vita,
Milano, Apogeo, 2004.

Agostino (398), Confessioni, Milano, Bompiani, 2012.

Altarejos Masota F. , Naval Duran C., Filosofia dell’educazione, Brescia, La Scuola, 2003.

Barbieri I., Gennari M., Kaiser A., Marcone F., Sola G., Sulla questione pedagogica
dell’indole umana, in «Rassegna di pedagogia. Pddagogische Umschau», n.1-2,
LXXXIII, gen-giu 2025, pp.13-37.

Cambi F., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2000.

Id., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2008.

Dewey J., (1916), Democrazia e educazione. Una introduzione alla filosofia
dell’educazione, Roma, Anicia, 2018.

Ducci E., Postille di filosofia dell’educazione, in «Il quadrante scolastico», n.64, 1995,
pp.94-103.

Gennari M., Filosofia della formazione dell’'uomo, Milano, Bompiani, 2001.

Id., Trattato di Pedagogia Generale, Milano, Bompiani, 2006.

Id., Filosofia del pensiero, Genova, I1 Melangolo, 2007.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundrif}), Genova, Il Melangolo, 2013.

Id., Lessenza teoretica della pedagogia, in G. Sola (a cura di), Epistemologia pedagogica,
Milano, Bompiani, 2002.

Levrero P. (a cura di), Pedagogia della storia, Genova, I1 Melangolo, 2016.

Malavasi P., Etica e interpretazione pedagogica, Brescia, La Scuola, 1995.

Manno M., Lesigenza critica come problema morale, Messina, Peloritana, 1962.

Id., Metafisica e educazione, Messina, Peloritana, 1965

Id., Filosofia, filosofia dell’educazione, pedagogia, in «Nuove Ipotesi», v, n.3, 1990, pp.231-
248.

Marcone F., Saggio sul’Armonia, Roma, Anicia, 2022.

Mari G., Razionalita metafisica e pensare pedagogico, Brescia, La Scuola, 1998.

Mariani A., Elementi di Filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.

Munari B., Fantasia, Bari, Laterza, 1975.

Rosenzweig F., Ebraismo, Bildung e filosofia della vita, Firenze, Giuntina, 2000.

Sini C., Filosofia teoretica, Milano, Jaca Book, 1992.

Sola G., La formazione originaria, Milano, Bompiani, 2016..

DOI: 10.36253/ssf-16778 | ISSN 2036-6981 (online)



