
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16775 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 121-126, 2025-2

La complessa poetica dell’educare:  
il ruolo della partecipazione estetica per promuovere 
empatia, solidarietà e umanazione1

Gilberto Scaramuzzo (0000-0003-1725-3963)

Professore ordinario di Pedagogia generale e sociale – Università degli Studi Roma Tre

Corresponding author: gilberto.scaramuzzo@uniroma3.it

Chiara Massullo (0000-0003-2483-4416)

Assegnista di ricerca – Università degli Studi Roma Tre

Corresponding author: chiara.massullo@uniroma3.it

Abstract. The article explores the aesthetic-poetic dimension of education, from the 
classical reflection on mimesis to Morin’s complex thought, proposing the poetry of 
life as a pedagogical category. Aesthetic participation is analyzed as a cognitive and 
relational practice that generates empathy and solidarity, fostering understanding 
and communion. Finally, poetic education is proposed as a perspective to face the 
contemporary social and ecological crisis.

Keywords. Poetic education – Mimesis – Aesthetic participation – Solidarity

1. L’attenzione alla dimensione estetico-poetica nella riflessione filosofico-educativa: 
origini e attualità

L’attenzione al ruolo della dimensione estetico-poetica nella formazione dell’umano 
nell’uomo è stata oggetto di ricerca fin dai primi movimenti di quel riflettere qualificato 
che possiamo nominare come filosofare sull’educativo2. Questo ricercare amoroso su quel 
che umanizza l’umano si è, infatti, molto presto concentrato su quello che i greci anti-

1 Il primo paragrafo si deve a Gilberto Scaramuzzo, il secondo e il terzo a Chiara Massullo.
2 Scelgo qui un sintagma caro a Edda Ducci, prima in Italia a vincere una cattedra di filosofia dell’educazione 
nel 1980 e perciò costretta a precisare lo statuto epistemologico e le caratteristiche della natura ermeneutica di 
questa disciplina. Il filosofare indica il movimento attuale del ricercare amoroso e sapienziale proprio di questo 
studio, che dovendo affrontare un oggetto misterioso non può cessare di essere in movimento. Mentre educativo 
estende il significato di educazione indicando quel che ci educa ma anche quel che c’è in noi di educabile e assie-
me il fine e i mezzi che orientano e consentono l’umanazione dell’uomo. Cfr. G. Scaramuzzo, Per un’ermeneutica 
dell’educativo. L’insegnamento scritto e quello non scritto di Edda Ducci, Roma, Anicia, 2020.



122

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Gilberto Scaramuzzo, Chiara Massullo 

chi chiamavano poesia (poiesis)3. Troviamo il filosofare sull’educativo impegnato a riflet-
tere su questa realtà, in una forma straordinariamente matura e problematica, già nella 
Repubblica di Platone, dove l’Autore si pone il problema di quale debba essere il ruolo 
ricoperto dalla poesia all’interno di uno stato ideale. 

E questa riflessione, annunciata nel Secondo libro, occupa metà del Terzo e del Deci-
mo. All’interno di uno stato che si deve fondare sui principi della bellezza, della bontà e 
della giustizia quale spazio deve essere dato alla poesia? Quanto e come la poesia serve 
alla paideia del cittadino?

È noto che la risposta di Platone a queste domande è sconcertante. La poesia deve 
essere bandita dalla Repubblica e con lei tutti i poeti per evitare che si produca cattiva 
paideia. 

Ma la poesia trova prestissimo il suo riscatto in Aristotele, che nel filosofare sull’e-
ducativo che caratterizza la Poetica ne riscopre il potere edificante e la pone al centro 
dell’apprendere e del comprendere umano4.

Entrambi questi autori, pur se giungono a conclusioni a una prima lettura contrap-
poste, hanno certamente il merito di fornirci indicazioni fondamentali circa quel dina-
mismo che è alla base dell’agire poetico e ha costituito da quelle origini remote il cuore 
pulsante della riflessione sulla dimensione estetica per l’uomo. Si tratta di un dinamismo 
misteriosissimo e fascinoso che è indicato dal vocabolo greco mimesis.

Per Platone è la natura della mimesis e la sua potenza nel costruire il carattere del 
cittadino che la rende pericolosa a chiunque non abbia il farmaco, e questo è in posses-
so dei soli filosofi, non dei comuni cittadini. Per Aristotele è la mimesis che partecipa 
all’edificazione umana, essendo l’essere umano l’animale mimesico per eccellenza. Ed è 
attraverso l’azione di opere mimesiche – i mimemi – capaci di generare catarsi che noi 
esseri umani apprendiamo e comprendiamo fin da bambini anche senza essere filosofi.

Cosa sia mimesis ce lo rivela Platone nella Repubblica alla pagina 393c e seguenti 
attraverso il verbo mimeisthai. Fare la mimesis è rendersi simile nella voce e/o nel gesto a 
qualcuno o a qualcosa, ma è anche quel rendersi simile che accade in noi mentre contem-
pliamo un mimema, anche se non agiamo movimenti esteriormente apprezzabili5. 

Porre al centro mimesis come nodo drammatico della formazione umana significa 
trovare una chiave di lettura e una prospettiva di osservazione per valutare la rilevanza 
del ruolo che la dimensione poetica ricopre nell’umanarsi dell’uomo. 

Interrogarsi su quali effetti potrebbe produrre un’attenzione o una disattenzione a 
questo dinamismo può essere fondamentale per orientare l’azione educativa in un perio-
do in cui si fatica a trovare paradigmi di riferimento.

3 Sul significato originario di ποίησις, derivante dal verbo greco ποιεῖν, come “fare” o “produrre” riferibile a più 
arti e solo in seguito specializzatosi nel senso di poesia letteraria, cfr. Aristotele, Poetica, 1447a–1448b; Platone, 
Repubblica, X, 595a–602c. Approfondimenti in S. Halliwell, The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and Modern 
Problems, Princeton, Princeton University Press, 2002, pp. 15-21. 
4 Aristotele, Poetica, 1448b. Per approfondimenti: S. Halliwell, cit.; G. Scaramuzzo, Educazione poetica. Dalla Poe-
tica di Aristotele alla poetica dell’educare, Roma, Anicia 2013.
5 Un dinamismo assimilabile a quello che in tempi assai più recenti gli scienziati dell’università di Parma guidati 
da Rizzolatti hanno identificato e spiegato nella sua componente neurofisiologica denominata neuroni specchio; 
cfr. G. Rizzolatti, C. Sinigaglia, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, Milano, Raffaello Cortina, 
2006.



123

DOI:  10.36253/ssf-16775 | ISSN 2036-6981 (online) 

La complessa poetica dell’educare:

Quanto il realizzare la mimesis, cioè l’atto del rendersi simile, sia alla base del com-
prendersi umano appare evidente a ciascuno nella vita di tutti i giorni. È nella misura 
in cui ci immedesimiamo nell’altro, ci mettiamo nei suoi panni, viviamo il suo punto di 
vista che noi possiamo comprenderlo. È di tutta evidenza che il movimento mimesico è a 
fondamento dell’empatia e di ogni agire che sia per l’altro. 

La bella categoria che Buber introduce, quella della “ricomprensione”, ci consente di 
andare oltre ogni ambiguità insita nel termine “immedesimazione” con cui potremmo 
tradurre mimesis quando vogliamo superare le strettoie della traduzione che lo risolve 
come “imitazione”. Nel saggio Sull’educativo6 Buber sottolinea che in questo atto – la 
ricomprensione – il soggetto che lo attua è presente sia al proprio agire sia a come que-
sto agire vive nell’altro: mi rendo simile all’altro tanto da sentire come questi riceva il 
mio agire senza perdere la coscienza del mio agire. E il costitutivo dell’azione educativa 
è per Buber proprio la ricomprensione. Rendersi simile all’altro mentre riceve la nostra 
azione e apprezzare come questa viva in lei o in lui senza perdere coscienza di quel che 
si sta agendo e anzi dirigendolo per il bene dell’altro sembra essere quel movimento che 
abbia forza di allontanarci da ogni agire violento. E la possibilità di questo movimento è 
giustificata proprio dalla natura mimesica dell’essere umano affermata nella Poetica di 
Aristotele. 

La necessarietà di un’attenzione a vivere la poesia per non morire nella prosa del 
mondo è nella riflessione contemporanea affermata con forza persuasiva da Morin. La 
sua opera mostra come nell’intensificazione del poetico nel vivere umano risieda l’unica 
possibilità di un risveglio in un mondo dominato da una prosa che consuma l’umano 
nell’uomo anziché nutrirlo. Anche lui fa riferimento a mimesis e, anche quando non la 
nomina, se ne avverte la presenza. 

2. Poesia, partecipazione estetica e comprensione umana

Facendo proprio il messaggio surrealista, Morin invita a riconoscere la poesia come 
qualità intrinseca alla vita e a praticarla come esperienza vissuta e vitale7. Facciamo 
esperienze poetiche quando siamo in effusione e comunione, quando amiamo, cantia-
mo, balliamo, festeggiamo, creiamo o ci emozioniamo davanti all’arte o alla natura; e 
prosaiche, invece, quando siamo impegnati in obblighi dettati da necessità e utilitarismo, 
quando ci relazioniamo con indifferenza o antagonismo8.

Una lettura in prospettiva filosofico‑educativa dell’opera di Morin mette a fuoco le 
profonde implicazioni antropologiche, esistenziali, epistemologiche ed etiche della poesia 
della vita e dei processi a essa correlati, spingendo a riconoscerla quale categoria pedago-
gica di fondamentale importanza9. 

La poesia rimanda a un certo livello di attivazione vitale del soggetto e a una qua-

6 Cfr. M. Buber, Sull’educativo, in Id., Il principio dialogico e altri saggi, Roma, San Paolo, 2011, pp. 159-182.
7 Cfr. E. Morin, I miei filosofi (2011), trad. it. Trento, Erikson, 2013, p. 144; Id., Des oasis de poésie, Paris, Poe-
sis, 2023, p. 4. 
8 Cfr. E. Morin, Conoscenza, ignoranza, mistero (2017), trad. it. Milano, Cortina, 2018, p. 120.
9 Cfr. C. Massullo, La poetica complessa di Edgar Morin. Eros Poesia Educazione, Roma, Roma TrE-Press, 2025. 
https://doi.org/10.13134/979-12-5977-503-0



124

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Gilberto Scaramuzzo, Chiara Massullo 

lità del suo relazionarsi con l’alterità10. La proviamo quando partecipiamo alla bellezza 
del mondo, e questo ci accende e vitalizza, in un circolo virtuoso. Proprio la partecipa-
zione affettiva consente la compartecipazione, un incontro profondo segnato da risonan-
za emotiva, senso di reciprocità e armonizzazione che genera al contempo comunione, 
emozione estetica e conoscenza11. Una «conoscenza attraverso il simile e l’identificazione 
per analogia»12, una «conoscenza sensibile»13 che si fonda su processi mimesici.

La mimesis è quel processo di assimilazione che comporta la proiezione di sé nell’al-
tro e l’identificazione dell’altro a sé e che, consentendo di «riconoscere, e persino sentire 
in se stessi, ciò che sente un altro da sé», permette «una conoscenza empatico/simpatica 
(Einfühlung) delle attitudini, dei sentimenti, delle intenzioni, delle finalità altrui»14. Tale 
comprensione è possibile solo grazie a processi mentali mimesici e analogici: è nell’anel-
lo ricorsivo proiezione/identificazione che l’ego alter diventa alter ego, venendo sentito e 
riconosciuto come un altro sé stesso «di cui si comprendono spontaneamente sentimenti, 
desideri, timori»15. 

La mimesis è «la facoltà di riecheggiare quel che esiste nel proprio ambiente, l’aper-
tura al mondo, la partecipazione medesima, la possibilità, in definitiva, di fondersi con 
l’altro»16. La facoltà mimesica consente e sostiene la partecipazione; è essa stessa parteci-
pazione: la capacità del soggetto di rendersi simile all’alterità – di riconoscere l’altro in sé 
e sé nell’altro, inverando la somiglianza analogica che connette i diversi enti – coincide 
con la possibilità umana di partecipare (prendere parte) e com-prendere il mondo.

La partecipazione e comprensione mimesica si attivano in modo particolare nella 
fruizione artistica, che risulta un impareggiabile catalizzatore di comprensione umana: 
«la partecipazione estetica al romanzo, al teatro, al cinema, suscita la comprensione»17. 
Sono qui molto attivi i processi mimesici di proiezione/identificazione – che intensifica-
no quei ponti identificatori che nella vita ordinaria sono spesso tagliati18 – e proprio que-
sta partecipazione genera sim-patia, solidarizzazione e comprensione dell’altro. Nell’e-
sperienza estetica accogliamo la complessità umana; sentiamo l’altro – anche il crimina-
le, l’immigrato, il mendicante – come soggetto e siamo aperti alla sua sofferenza e gioia; 
lo riconosciamo, oltre la disumanità e pur nella diversità, in quell’umanità che ci acco-

10 Cfr. E. Morin, Il metodo 5. L’identità umana (2001), trad. it. Milano, Cortina, 2002, p. 131.
11 Gli stati poetici sono «stati privilegiati di comunione» connotati da un indebolimento «dei centri separatori 
cerebrali fra l’Io e il mondo» in cui siamo fra separazione e non separazione; cfr. E. Morin, Conoscenza, ignoran-
za, mistero, cit., p. 123.
12 E. Morin, Il metodo 3. La conoscenza della conoscenza (1986), trad. it. Milano, Cortina, 2007, p. 188.
13 A.G. Baumgarten, L’estetica (1986), trad. it. Palermo, Aesthetica, 2000, p. 27. L’estetica, dal greco aisthesis (sen-
sazione, sentimento), è innanzitutto un dato fondamentale della sensibilità umana; cfr. E. Morin, Sull’estetica 
(2016), trad. it. Milano, Cortina, 2019, p. 11.
14 E. Morin, Il metodo 3. La conoscenza della conoscenza, cit., p. 159. 
15 Ibidem. Il fenomeno della mimesi è molto rilevante nell’opera moriniana, anche se spesso trascurato; cfr. 
E. Morin, N. Lawtoo, The complexity of mimesis. A dialogue with Edgar Morin, in N. Lawtoo, Homo Mimeti-
cus. A New Theory of Imitation, Leuven, Leuven University Press, 2022, pp. 301-320. https://doi.org/10.2307/j.
ctv32r02kw.13
16 E. Morin, L’uomo e la morte (1951), trad. it. Trento, Erickson, 2014, p. 87. Facoltà correlata al paradigma antro-
pocosmomorfico proprio del pensiero magico arcaico; cfr. Id., Conoscenza, ignoranza, mistero, cit., pp. 103, 111-
112.
17 E. Morin, Sull’estetica, cit., p. 106.
18 Cfr. E. Morin, Il metodo 3. La conoscenza della conoscenza, cit., p. 160.



125

DOI:  10.36253/ssf-16775 | ISSN 2036-6981 (online) 

La complessa poetica dell’educare:

muna tutti «in quanto esseri umani che condividono lo stesso destino planetario»19. La 
«comprensione è madre della benevolenza», di «ciò che deve costituire la virtù principale 
di ogni vita in società: il riconoscimento della piena umanità e della piena dignità degli 
altri»20.

3. Conclusioni: il portato di un’educazione poetica

Proprio perché capace di generare comprensione e benevolenza, la partecipazione 
estetica possiede una valenza e una rilevanza educative fondamentali, ancora largamen-
te sottovalutate. Il contatto con le opere d’arte e l’insegnamento delle materie umanisti-
che sono viatici inestimabili per insegnare la condizione umana e a vivere bene (ossia al 
contempo consapevolmente e poeticamente), sono indispensabili per l’umanizzazione e 
la civilizzazione21. Vanno concepiti e adottati non solo come ambiti isolati, ma in modo 
trasversale e transdisciplinare, come metodologie didattico‑educative: in un tempo in cui 
teoria e pratica pedagogica sono ancora influenzate da paradigmi disgiuntivi e razionali-
stici, è necessario e urgente implementare un approccio poetico che coltivi con serietà e 
intenzionalità la capacità mimesica umana e i processi analogici e partecipativi.

Un simile orientamento comporta conseguenze feconde a livello epistemologi-
co, etico ed ecologico. Il potenziale etico della comprensione poetica risiede in quel-
l’«operazione di incorporazione, di apprensione, di accoglienza che può comportare 
quell’atto di comunione, di compassione e di armonizzazione di sé con l’altro e con l’al-
terità del mondo e dell’universo»22. La partecipazione poetica è capacità e pratica vita-
lizzante di connessione e comunione con tutto ciò che è – e, al contempo, segno e prova 
della relazionalità che attraversa la realtà. 

La scelta paradigmatica decisiva a cui l’educativo è chiamato si gioca allora tra dico-
tomizzazione o coniugazione dialettica di distacco oggettivante e partecipazione connetti-
vante: l’utilizzo della sola razionalità/spiegazione porta a ridurre l’alterità misconoscen-
done la dignità, a mortificare le relazioni in cui siamo intessuti e a ostacolare le nostre 
possibilità di alleanza e solidarietà, oggi così drammaticamente necessarie.

Riferimenti bibliografici

Aristotele, Poetica, a cura di D. Lanza, Milano, Rizzoli, 1993. 
Baumgarten A.G., L’estetica (1986), trad. it. Palermo, Aesthetica, 2000.
Buber M., Sull’educativo, in Id., Il principio dialogico e altri saggi, Roma, San Paolo, 2011, 

pp. 159-182.

19 B. Valotta, Edgar Morin e la Complessità dell’Estetica, in «Complessità», 15(2), 2020, p. 247.
20 E. Morin, Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare l’educazione (2014), trad. it. Milano, Cortina, 2015, p. 106.
21 Cfr. E. Morin, Sull’estetica, cit., pp. 112-117; Id., La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e riforma del pen-
siero (1999), trad. it. Milano, Cortina, 2000, pp. 45-50.
22 C. Simonigh, Su alcuni presupposti dell’estetica complessa, in Ead. (a cura di), Pensare la complessità per un 
umanesimo planetario, Milano-Udine, Mimesis, 2012, p. 185.



126

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Gilberto Scaramuzzo, Chiara Massullo 

Halliwell S., The Aesthetics of Mimesis: Ancient Texts and Modern Problems, Princeton, 
Princeton University Press, 2002.

Massullo C., La poetica complessa di Edgar Morin. Eros Poesia Educazione, Roma, Roma 
TrE-Press, 2025. https://doi.org/10.13134/979-12-5977-503-0

Morin E., L’uomo e la morte, 1951, trad. it. Trento, Erickson, 2014.
Morin E., Il metodo 3. La conoscenza della conoscenza, (1986), trad. it. Milano, Cortina, 

2007.
Morin E., La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e riforma del pensiero, (1999), 

trad. it. Milano, Cortina, 2000.
Morin E., Il metodo 5. L’identità umana, (2001), trad. it. Milano, Cortina, 2002.
Morin E., I miei filosofi, 2011, trad. it. Trento, Erickson, 2013.
Morin E., Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare l’educazione, (2014), trad. it. 

Milano, Cortina, 2015.
Morin E., Sull’estetica, (2016), trad. it. Milano Cortina, 2019.
Morin E., Conoscenza, ignoranza, mistero, (2017), trad. it. Milano, Cortina, 2018.
Morin E., Lawtoo N., The complexity of mimesis. A dialogue with Edgar Morin, in N. 

Lawtoo, Homo Mimeticus. A New Theory of Imitation, Leuven, Leuven University 
Press, 2022. https://doi.org/10.2307/j.ctv32r02kw.13

Morin E., Des oasis de poésie, Paris, Poesis, 2023.
Platone, Repubblica, a cura di M. Vegetti, Milano, Rizzoli, 2007.
Rizzolatti G., Sinigaglia C., So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, 

Milano, Raffaello Cortina, 2006.
Scaramuzzo G., Educazione poetica. Dalla Poetica di Aristotele alla poetica dell’educare, 

Roma, Anicia, 2013.
Scaramuzzo G., Per un’ermeneutica dell’educativo. L’insegnamento scritto e quello non 

scritto di Edda Ducci, Roma, Anicia, 2020.
Simonigh C., Su alcuni presupposti dell’estetica complessa, in Ead. (a cura di), Pensare la 

complessità per un umanesimo planetario, Milano-Udine, Mimesis, 2012, pp. 163-
188.

Valotta B., Edgar Morin e la Complessità dell’Estetica, in «Complessità», 15(2), 2020, pp. 
238-251.


