
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 181-196, 2025-2

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur,  
tra Semiotica ed Ermeneutica

Francesca Marcone (0009-0004-3084-7103)

Ricercatrice in Pedagogia generale e sociale – Università degli Studi di Genova

Corresponding author: francesca.marcone@unige.it

Abstract. Moving from the biography of Paul Ricœur, which highlights the ethical 
and political implications of his reflective philosophy, this article concentrates on 
the interpretation and symbol in the author’s thought, in relation to philosophy, 
hermeneutics and pedagogy. Finally, the article focuses on the fertile dialectic between 
hermeneutics and semiotics, arguing that it is primarily in the relationship between the 
multiplicity of meanings expressed by culture and the formal structures of narration 
that the possibility of understanding — and, consequently, the formation of the self — 
opens up for the human being.

Keywords. Ricœur - Semiotics - Hermeneutics - Education - Bildung

1. Paul Ricœur e le implicazioni etico-politiche della sua filosofia riflessiva

Paul Ricœur è una delle figure più significative della filosofia occidentale ed euro-
pea novecentesca. Nella sua cospicua opera saggistica, non tratta mai esplicitamente di 
una Filosofia dell’Educazione, poiché l’ambito d’indagine cui s’indirizza non si rivolge in 
modo sistematico all’éducation. Tuttavia, muove riferimento a una «filosofia riflessiva» 
dalla quale è possibile trarre alcuni rilievi pedagogici1. Essa emerge dalla definizione che 
l’autore stesso elabora, per cui la riflessione «non è tanto una giustificazione della scienza 
e del dovere, quanto una riappropriazione del nostro sforzo per esistere» (Ricœur, 1965: 
61). Secondo Ricœur, non v’è solo la dimensione epistemologica e morale nella ricerca 
filosofica. Quest'ultima include altresì un pensare che è rivolto verso se stessi. «Quando 

1 Sugli aspetti pedagogici del pensiero di Ricœur, si vedano gli studi di Malavasi (1998), Farinelli (2000), Gen-
nari (2012: 254-59), Madrussan (2015), Martino (2020) e Alici (2020), oltreché il numero monografico della 
Rivista “Études Ricœuriennes / Ricœur Studies”, dal titolo Ricœur and Education (cfr. A.A.V.V., 2023). Sebbene 
Ricœur non pubblichi opere esplicitamente dedicate al tema dell’educazione, tuttavia il suo pensiero filosofico 
entra sovente in armonica risonanza con le questioni pedagogiche. Ciò a partire dall’intrinseca vocazione etica 
dell’antropologia ricoeuriana, che riconosce la centralità dell’umano nell’uomo, il quale plasma autonomamente 
la propria identità fra azione, narrazione e relazione. Se educare significa rendere possibile l’auto-formazione del 
soggetto, quest’ultima è per Ricœur un cammino che conduce l’essere umano a dar forma a se stesso, riconoscen-
dosi in quanto ineludibilmente legato all’altro, nonché a impegnarsi nella costruzione di un’identità etica fondata 
sulla stima di sé, la sollecitudine e il senso di giustizia (cfr. Ricœur, 1990).



182

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

affermiamo che la filosofia è riflessione, intendiamo sicuramente dire riflessione su se 
stessa. Ma cosa significa “sé”? Sappiamo dirlo meglio di quanto non comprendiamo i 
termini simbolo e interpretazione?» – si domanda al proposito. Il pensiero filosofico 
riflessivo ha origine nell’essere umano quando quest’ultimo si sente «perduto», «smarrito 
fra gli oggetti» e «separato dal centro» della propria «esistenza» come in una «diaspora», 
a causa del fatto che non possiede innanzitutto ciò che egli stesso è (cfr. ibid.: l.c.). Per-
cepisce, così, l’anelito e il compito di riappropriarsi della propria autenticità, nella dia-
lettica e nel conflitto interpretativo con gli altri e/o il mondo. Viene allora costruendosi 
in Ricœur una «riflessione» la quale è pedagogica, oltre che filosofica ed «etica», «nella 
misura in cui conduce dall’alienazione alla libertà» (ibid.: 62). Lo «scopo» ultimo di tale 
riflessione è, invero, «cogliere» l’umano «nel suo desiderio di essere» (ibid.: l.c.). 

Nato nel 1913 a Valence, nel dipartimento della Drôme appartenente alla regio-
ne Auvergne-Rhône-Alpes, Ricœur rimane orfano a due anni, quando, alla morte della 
madre – avvenuta per circostanze ignote a pochi mesi dalla sua nascita –, nel 1915 si 
aggiunge quella del padre, ucciso sul fronte durante la Prima Guerra Mondiale. Paul cre-
sce in una famiglia ugonotta – composta dai nonni paterni, la sorella (che muore giovane 
di tubercolosi) e una zia – a Rennes, nella Bretagna orientale, dove frequenta il liceo e 
l’università, laureandosi in Filosofia nel 1932. Vinta una borsa di studio nel ‘34, prosegue 
il proprio percorso accademico alla Sorbona. Qui approfondisce le ricerche sul pensiero 
di Husserl; conosce Gabriel Marcel, filosofo, drammaturgo, critico letterario e musicista 
francese, rappresentante dell’esistenzialismo cristiano; partecipa al dibattito culturale dei 
“Venerdì” da quest’ultimo organizzati, a cui prendono parte studenti, professori e intel-
lettuali. Nel ‘35 sposa Simone Lejas, dal cui matrimonio nasceranno cinque figli. Si tratta 
del periodo in cui Ricœur stende i primi articoli, che vengono pubblicati nella Rivista 
“Terre Nouvelle”, destinata a cristiani volenterosi di conciliare il messaggio evangelico 
con la dottrina marxista. Durante questo torno di tempo, mentre insegna Filosofia pres-
so alcuni licei francesi, Ricœur impara la lingua tedesca per poter studiare le opere di 
Husserl e lo heideggeriano Sein und Zeit nella loro scrittura originale.

Quando, nel 1940, la Wehrmacht invade la Francia, Ricœur è catturato e trasferito in 
un campo di prigionia nella Pomerania orientale. Qui, nonostante le disagevoli condizio-
ni, riesce a studiare Husserl – traducendone di nascosto il volume Ideen I, cui ha acces-
so grazie all’aiuto della Croce Rossa –, avendo modo di riunirsi con alcuni altri intellet-
tuali come lui detenuti, tra cui Mike Dufrenne, insieme al quale nel 1947 pubblicherà a 
Parigi il volume Karl Jaspers et la philosophie de l’existence. Nello stesso anno comparirà 
l’opera ricœuriana Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philosophie 
du paradoxe. Tali scritti sono l’esito delle prime rierche compiute da Ricœur nell’àmbito 
dell’esistenzialismo e della fenomenologia. Frattanto, finita la Seconda Guerra Mondia-
le, insegna Filosofia al Collège Cévenol di Chambon-sur-Lignon. Dal 1948 è chiamato 
all’Università di Strasburgo, dove succede a Jean Hyppolite. I suoi interessi si volgono 
alla «philosophie de la volonté», sul cui tema pubblicherà in seguito Le volontaire et l’in-
volontaire (1950), nonché i due tomi dell’opera Finitude et culpabilité (1960): L’homme 
faillible e La symbolique du mal. Negli anni Cinquanta, collabora alla Rivista “Christia-
nisme social”, occupandosi di questioni sociali. Nel 1955 dà alle stampe Histoire et vérité, 
mentre dall’anno successivo e fino al 1964 insegna Storia della Filosofia alla Sorbona. 
Tale torno di tempo costituisce l’inizio di un periodo di intensa fecondità intellettuale, 



183

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

anche corroborata dall’invito a far parte della comunità di Les Murs Blancs2. Concepita 
da Emanuel Mounier come un sodalizio di intellettuali cristiani e socialisti, questa vil-
la diviene il luogo in cui Ricœur e la sua famiglia si stabiliscono, vivendo – nell’anti-
ca orangerie condivisa – momenti di confronto culturale e umano con altri intellettuali 
quali lo storico Henri Marrou e il direttore della Rivista “Esprit”, Jean-Marie Domenach.

Alla Sorbonne, lo spessore culturale e spirituale dei suoi Corsi su Kant, Nietzsche, 
Aristotele e Husserl attraggono una cospicua moltitudine di studenti. È in questo con-
testo che il pensiero di Ricœur comincia a germogliare verso nuove direzioni. Le Lezio-
ni tenute, in particolare quelle alla Yale University, pongono le basi per il suo fondati-
vo volume – De l’interprétation – del quale rimarrà celebre la definizione di Marx, 
Nietzsche e Freud come i tre «maestri» della «scuola del sospetto» (cfr. Ricœur, 1965: 
46). Tra la fine degli anni Cinquanta e l’inizio dei Sessanta, quando la guerra d’Alge-
ria dilania la Francia, Ricœur non elude d’intervenire nel dibattito intellettuale e poli-
tico in merito. Sostenitore dell’indipendenza algerina, firma nel 1960 il Manifeste des 
121 – Déclaration sur le droit à l’insoumission dans la guerre d’Algérie insieme a Roland 
Barthes, Jacques Le Goff, Daniel Mayer, Maurice Merleau-Ponty, Edgar Morin e Jacques 
Prévert. Presto diviene bersaglio delle accuse degli oppositori politici, giungendo a esser 
vittima incolpevole d’un breve arresto, mentre i “murs blancs” – presidiati da studenti 
che desiderano tutelare la tenuta – vengono apostrofati con disprezzo “murs rouges”.

È il 1965 quando pubblica De l’interprétation. Essai sur Freud, che segna per lui il 
passaggio dalla fenomenologia all’ermeneutica: la scienza dell’interpretazione. Ma è 
anche il periodo in cui critica il sistema universitario francese, che descrive come un’isti-
tuzione sclerotizzata dalla burocrazia e lontana dall’autentico incontro culturale e uma-
no con gli studenti. Nello stesso anno – auspicando di poter studiare e insegnare in un 
ambiente più umano – cerca un’alternativa nella neonata università periferica di Nanter-
re, sorta nell’ex Istituto Centrale di Equipaggiamento Aeronautico come campus di spe-
rimentazione per un insegnamento e una didattica rinnovati. Qui – in una Università 
che, a simbolo d’apertura nei confronti del mondo esterno, schiude le porte della mensa 
ai giovani della vicina baraccopoli – diviene Decano, posizione che lo pone al centro di 
un conflitto incandescente con l’approssimarsi delle contestazioni giovanili del Sessan-
totto. Nanterre diventa un microcosmo delle tensioni politico-sociali francesi: gli studen-
ti della Facoltà di Lettere, prevalentemente di sinistra, si scontrano con quelli, perlopiù 
di destra, iscritti alla Facoltà di Giurisprudenza. Forse non è un caso se nel 1969 Ricœur 
pubblica Le Conflit des interprétations. Lo stesso anno è eletto presidente del Consiglio 
di Amministrazione della Facoltà di Lettere, senza essersi candidato. Assunto tale ruolo, 
dichiara di voler disinnescare le tensioni aumentando la tolleranza verso gli abusi mino-
ri, per non assumere un comportamento da “poliziotto”. Ma la brutalità esplode, anche 
per la partecipazione aggressiva dei giovani provenienti dall’attiguo baraccamento. Dal 
maggio del ‘68 Nanterre si è ormai trasformata in uno dei poli più violenti della ribel-
lione studentesca. L’ormai disillusa decisione ricœuriana di far intervenire la polizia al 

2 Si tratta di una villa situata all’interno di un parco con alberi secolari, nel Châtenay-Malabry. Qui s’instaura 
la comunità fondata da Mounnier e composta dai collaboratori della Rivista «Esprit» – Henri-Irénée Marrou, 
Jean Baboulène, Paul Fraisse, Jean-Marie Domenach, Paul Ricœur – con le rispettive famiglie. Quanto accomuna 
questi intellettuali sono la religione cristiana, le posizioni politiche di sinistra e la partecipazione alla Resistenza 
durante la Seconda Guerra Mondiale (cfr. Domenach L. – Domenach H., 2021).



184

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

fine di riportare l’ordine si rivelerà tragica. Presto il suo studio viene distrutto e lui stes-
so subisce l’umiliazione di un attacco personale. Aggredito in un corridoio, insultato e 
preso a calci da un gruppo di individui che gli sputa anche sul vólto, assiste impotente 
alla devastazione della sua Università, esperienza davanti alla quale non può che dimet-
tersi e chiedere un congedo di tre anni, accettando un incarico d’insegnamento presso 
l’Università Cattolica di Lovanio. Conclude la sua carriera accademica all’Università di 
Chicago, nel Dipartimento di Filosofia, continuando a viaggiare fra Stati Uniti e Francia, 
dove dirige il Centre de Recherches Phénoménologiques et Herméneutiques, a Parigi. Il 
confronto con la filosofia analitica americana catalizza sul tema del linguaggio il discor-
so filosofico di Ricœur, che promuove – in opposizione alle semiotiche formalistiche – il 
carattere umanistico e ontologico del parlare (cfr. Rossi, 1992: 10022). Frattanto, nel ‘75 
pubblica La métaphore vive, avvicinandosi al pensiero del secondo Heidegger e di Gada-
mer. Tra il 1983 e il 1985 dà alle stampe la fondamentale trilogia di Temps et récit. L’anno 
successivo si hanno i due volumi Lectures on Ideology and Utopia e Du texte à l’action. 
Tra le opere più rilevanti dei suoi ultimi anni si contano Soi-même comme un autre, nel 
1990, La Mémoire, l’histoire, l’oubli, del 2000, e Parcours de la reconnaissance, nel 2004. 

Paul Ricœur muore il 20 maggio 2005. Dalla sua biografia emerge, oltre alla caratura 
di studioso, pure la formazione intellettuale e umana ove si concretizzano – senza rimane-
re chiuse nella riflessione filosofica – l’etica della responsabilità e l’impegno politico-civile.

2. Sull’interpretazione. II simbolo tra Filosofia, Ermeneutica e Pedagogia

Con il volume De l’interprétation. Essai sur Freud, Ricœur svolge uno studio fonda-
tivo sul tema dell’interpretazione, anzitutto interrogandosi sull’opera di Freud – e non 
propriamente sulla psicanalisi, come egli stesso ritiene opportuno specificare nella Prefa-
zione al libro. Ricœur intende qui programmaticamente prendere in esame tre questioni: 
i) «che cosa è, in psicanalisi, interpretare, e in qual modo l’interpretazione dei segni si 
articola»; ii) «quale comprensione nuova di sé deriva da questa interpretazione, e qua-
le “sé” giunge così a comprendersi»; iii) se e come l’interpretazione proposta da Freud 
entri in conflitto con altre interpretazioni (cfr. Ricœur, 1965: 10). L’intero lavoro ricœu-
riano ruota attorno alla tesi seguente: nel processo interpretativo freudiano, i sogni ven-
gono assunti in quanto simboli; tuttavia, se considerato «pars pro toto», il sogno effigia 
«l’intera regione delle espressioni del senso duplice» (ibid.: 20). Se si assume la dimensio-
ne onirica come sineddoche di tutte le manifestazioni enigmatiche (perché aperte a mol-
teplici significati) del linguaggio, allora l’ermeneutica non può eludere lo studio della teo-
ria proposta da Freud. Questa è in grado d’essere considerata – secondo Ricœur – come 
una «interpretazione della cultura» (ibid.: 182 ss). 

Se poi l’Ermeneutica è «la teoria delle regole che presiedono a una esegesi, cioè 
all’interpretazione di un testo unico o di un insieme di segni suscettibile di essere con-
siderato come un testo» (ibid.: 20), allora il più rilevante merito di Freud per quanto 
riguarda tale scienza è – secondo Ricœur – l’aver liberato la nozione di “testo” da quella 
di “scrittura” (cfr. ibid.: 39). Tanto il sogno – il quale non può essere analizzato se non 
nell’orale trasposizione linguistica che ne viene fatta – quanto gli elementi cosmici o le 
immagini poetiche assumono la loro dimensione simbolica unicamente nell’universo del 
discorso, perché solo la parola è in grado di dire l’espressività d’una effigie. Il lavoro di 



185

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

Ricœur non scorre dunque nell’alveo della psicanalisi bensì in quello ermeneutico e del-
la filosofia del linguaggio, dal momento che «nulla è simbolico prima che uomo parli» 
(ibid.: 28). È pertanto il simbolo – e non il sogno – a stagliarsi quale problema da inda-
gare nell’avvio del lavoro interpretativo. Il simbolo non è la funzione generale di media-
zione tramite cui l’essere umano, nella sua dimensione coscienziale e spirituale, struttura 
tutto il proprio universo percettivo e discorsivo – come vorrebbe la definizione di Cassi-
rer (cfr. Cassirer, 1923-29), troppo ampia secondo l’avviso di Ricœur. Non è neppure la 
semplice analogia che sussiste laddove a un senso primario espresso da un ente ne cor-
risponda uno secondario – così come lo intenderebbe, in una visione di contro troppo 
ristretta per l’autore, la logica simbolica (e in particolare il ragionamento del quarto pro-
porzionale per cui A sta a B come C sta D). Ricœur chiarisce inoltre ciò che differenzia il 
simbolo dal segno: in quest’ultimo vi è una «dualità», un legame biunivoco che unisce il 
«veicolo sensibile» (ossia il segno) alla sua «significazione», poiché il primo non potrebbe 
esistere senza la seconda (cfr. Ricœur, 1965: 24). Alla luce di ciò, non è corretto sostenere 
che un segno sia interpretato. Esso, più semplicemente, viene compreso, mentre «l’inter-
pretazione si riferisce a una struttura intenzionale di secondo grado» (ibid.: l.c.). 

Il simbolo si colloca a un livello di complessità superiore rispetto al segno. È infatti 
una «struttura intenzionale» consistente «in una architettura del senso» (ibid.: 30), la qua-
le «presuppone segni che possiedono già un senso primario, letterale, manifesto, e che 
mediante questo senso rinviano ad un altro senso» (ibid.: 25). In questa architettura, non 
si costituisce più soltanto un rapporto tra il senso e il segno sensibile che lo veicola, bensì 
– secondo Ricœur – s’instaura «un rapporto del senso con il senso», ossia: «del senso secon-
dario con quello primario» (ibid.: 30). Tale rapporto può darsi in ragione di procedimenti 
analogici, oppure quale relazione semantica ove vi sia un «senso primario che nasconde il 
senso secondario o lo rivela» (ibid.: l.c.). Per le suddette differenziazioni, «vi è simbolo – 
scrive Ricœur – là dove l’espressione linguistica, a causa del suo senso duplice o dei suoi 
sensi multipli, si presta a un lavoro di interpretazione». L’interpretazione ermeneutica mira 
a far emergere i significati molteplici, celati ed enigmatici del linguaggio e dei suoi testi, 
considerati questi ultimi in una concezione “allargata” che va oltre la mera scritturalità.

L’esegesi è «meditazione» e «restaurazione» del senso: il testo – che si costituisce in 
quanto «enigma» – ha da essere interpretato affinché si giunga a una «rivelazione» del 
senso stesso (come accade nell’esegesi delle Sacre Scritture) (cfr. ibid.: 46). La specificità 
della teoria ermeneutica freudiana consta, invece, nell’aver considerato l’interpretazio-
ne come un «esercizio del sospetto», atto a smascherare le illusioni e le menzogne della 
coscienza (cfr. ibid.: l.c.). Le due posizioni ermeneutiche risultano contrapposte: da un 
lato, nell’esegesi classica il senso si costruisce progressivamente e viene rivelato; dall’al-
tro, nell’ermeneusi freudiana, il senso viene decostruito regressivamente e smascherato 
nelle sue fallacie. Pars costruens e pars destruens di uno stesso procedimento ermeneuti-
co, l’interpretazione “restaurativa” e quella “del sospetto” teorizzata da Freud paiono così 
entrare in «conflitto». 

Il metodo freudiano è per Ricœur una «archeologia del soggetto» (ibid.: 461), in 
quanto studio della «primordialità» che mira a scoprire, attraverso lo scavo nelle pro-
fondità dell’umano, «gli aspetti arcaici, infantili e istintuali, narcisisti e masochisti del-
la nostra pretesa sublimità» (ibid.: 535). Tale procedimento archeologico di ermeneusi 
regressiva può essere applicato – al di fuori di una decifrazione analitica propria della 



186

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

psicanalisi applicata – ad ogni linguaggio simbolico della cultura, così come il raccon-
to orale del sogno è il risultato del «rapporto di traduzione da una lingua originale a 
un’altra lingua» (ibid.: 108). In tal senso, «l’esegesi della cultura» è innanzitutto un’opera 
simile, tanto nella sua validità quanto nei suoi limiti, all’interpretazione dei sogni, perché 
questi ultimi assurgono, come sineddoche di tutto ciò che è travestito e simbolizzato, a 
«poetica universale». L’arte, la morale e la religione ne sono figure analoghe. «Dell’idolo 
come sogno desto dell’umanità, questo potrebbe essere il sottotitolo dell’ermeneutica del-
la cultura» – conclude Ricœur a tal proposito. Ad ogni modo, «l’interpretazione è sem-
pre un movimento dal manifesto al latente; interpretare vuol dire dislocare in direzione 
di un altro luogo l’origine del senso» (ibid.: 110).

Pure la riflessione filosofica si nutre del procedimento interpretativo. Con il saggio De 
l’interprétation, nell’interrogarsi su cosa l’interpretazione sia, Ricœur sostiene la tesi secon-
do cui anche la Filosofia possa servirsi dell’Ermeneutica durante il processo conoscitivo, 
giacché «il linguaggio indiretto simbolico della riflessione può essere valido, non perché 
è equivoco, ma benché sia equivoco» (ibid.: 70). Nonostante l’apparente conflitto con la 
Psicanalisi, quanto Ricœur fa risultare dalla sua lettura è una «reinterpretazione riflessiva 
del freudismo» (ibid.: 462). Quest’ultima conduce Ricœur a un’ermeneusi archeologica del 
soggetto – sul quale si concentra tutta l’attenzione filosofica dell’autore3 –, mediante cui è 
possibile la «trasformazione educativa del desiderio umano» che appunto, per il tramite 
della comprensione, «si educa e si umanizza» (ibid.: 525). Parrebbe lecito finanche dire, 
alla luce di tali considerazioni, che qui il discorso ricœuriano confluisca pressoché espli-
citamente in una Filosofia dell’Educazione4. Si tratta, per stessa ammissione dell’autore, 
di una «rilettura controcorrente» di Freud, della quale nel Libro Terzo il filosofo francese 
dichiara l’obiettivo: «non pretendo (…) di comprendere Freud, ma di comprenderlo com-
prendendomi» (ibid.: 505). Tale affermazione è quanto di più nitido restituisce pedagogi-
camente l’idea di un’autentica istruzione culturale, la quale avviene quando – attraverso la 
conoscenza e i saperi – l’essere umano giunge alla «presa di coscienza» (che poi corrispon-
de a una miglior comprensione della propria formazione umana). 

Il rapporto tra il conflitto ermeneutico e la riflessione filosofica che da esso deriva è, 
se traslato in termini pedagogici, quanto innerva i processi educativi e istruzionali dell’es-
sere umano affinché possa giungere a una migliore comprensione della propria formazio-
ne. Il conflitto risultante tra le proprie e le altrui interpretazioni – sia esso generato dalle 
relazioni educative con altri esseri umani o dall’incontro culturale con i saperi e le arti, 
le letterature e le scienze – è quanto consente al soggetto di conoscersi in maniera più 
approfondita per darsi consapevolmente forma umana. «Lasciare che la contraddizione 
delle ermeneutiche ci dilanii – scrive Ricœur – vuol dire abbandonarci allo stupore che dà 

3 Cfr. Jervolino, 1984.
4 Pare doverosa una chiarificazione. Ricœur non si occupa degli elementi formali e fondativi del discorso pedago-
gico; non indaga il linguaggio, le metodologie e le finalità dei diversi approcci educativi per garantirne la coeren-
za e la fondatezza. Se risulta possibile parlare di una ricœuriana Filosofia dell’Educazione non è dunque perché 
essa consista in un discorso critico e riflessivo che abbia funzione di coordinamento e analisi critica dei fonda-
menti del sapere pedagogico (cfr. Cambi, 2000; 2022; Mariani, 2006). L’apporto dell’autore a tale àmbito del sape-
re – che costituisce il punto d’incontro fra Filosofia e Pedagogia – è invece rinvenibile laddove la Filosofia dell’E-
ducazione studia filosoficamente «l’educabilità dell’uomo e il prendere forma della sua umanità (…) affrontando 
temi fondamentali che riguardano la conoscenza scientifica e l’interpretazione, l’esistenza e l’essenza dell’uomo, il 
problema politico e quello etico» (cfr. Kaiser, 2013).



187

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

l’avvio alla riflessione: indubbiamente bisogna che siamo allontanati da noi stessi, sloggiati 
dal centro, per sapere finalmente che cosa significa l’“io penso, io sono”» (ibid.: 71).

Ancóra in funzione ricœurianamente “conflittuale”, al metodo ermeneutico arche-
ologico il filosofo oppone altresì la metodologia interpretativa derivante dalla Fenome-
nologia dello Spirito hegeliana. Contrariamente al primo, la seconda non procede in 
maniera regressiva bensì «progressiva» costituendosi in quanto «modello teleologico 
della conoscenza» (ibid.: 506), secondo cui l’essere umano assume gradualmente coscien-
za di sé tramite una crescita «spirituale», che è un’operazione sintetica derivata dal rap-
porto ermeneutico dialettico con il mondo. «Figure», «categorie», «simboli (…) guidano 
questa crescita» (ibid.: l.c.) del Geist, affatto teleologica nel mirare all’«autocoscienza» del 
soggetto. In tal caso, «una esegesi della coscienza» è possibile per mezzo di «una pro-
gressione attraverso tutte le sfere di senso, che una coscienza deve incontrare» e di cui 
deve «appropriarsi, per riflettere su se stessa come un sé, un sé umano, adulto, cosciente» 
(ibid.: 507). In altri termini, secondo questa visione progressiva abita nell’essere umano la 
percezione del fatto che esista originariamente dentro se stesso una coscienza. Tuttavia, 
a questa si può progressivamente dar forma non soltanto nell’introspezione soggettiva – 
che, sola, rischia di scadere nel narcisismo – ma grazie all’incontro con il Geist oggetti-
vato della cultura. Per tale motivo la «Unruhigkeit (l’inquietudine)» della vita – ricorda 
Ricœur – «non è dapprima definita come una spinta o un istinto, bensì come non-coin-
cidenza con se stessi» (ibid.: 509).

Il conflitto delle interpretazioni è determinato dal fatto che uno stesso simbolo possa 
essere interpretato in maniera sia regressiva sia progressiva, senza che l’una sia più cor-
retta dell’altra o la escluda. Scrive Ricœur in merito: «una medesima immagine fantasti-
ca può portare due opposti vettori: un vettore regressivo che la asserve al passato e un 
altro progressivo che ne fa rivelatore del senso» (ibid.: 580-81). Criticando l’ermeneutica 
psicanalitica che concepisce soltanto una delle due vie, poiché, al contrario, «la simbolica 
è il luogo dell’identità tra progressione e regressione», Ricœur propone allora un’erme-
neutica che si dimensioni sul rapporto dialettico tra di esse, senza prescindere dall’una o 
dall’altra. L’interpretazione, perché abbia una presa sulla realtà, deve possedere tanto uno 
sguardo archeologico quanto una visione teleologica. E ciò vale nell’ermeneusi di qualun-
que “testo” – sia esso un’opera d’arte o un soggetto umano5.

A questo punto, la caratura pedagogica dell’ermeneutica ricœuriana emerge nitida-
mente dalla conclusione del paragrafo IV.3, nel Libro Terzo del volume De l’interpréta-
tion. Qui l’autore prende in esame «l’oggetto culturale» in quanto correlato della strut-
tura dialettica dell’interpretazione. «Oggetti come i monumenti e le opere del diritto, 
dell’arte, della letteratura, della filosofia» riguardano le relazioni umane che si struttu-
rano non sull’avere o il potere, ma sul valere, dove il riconoscimento e la stima reciproca 
dimensionano la coscienza e costituiscono il motore dell’interazione umana. Essi pos-
siedono una «oggettività di genere nuovo» (ibid.: 564). In questa oggettività delle ope-
re, «si prolunga la prospezione delle possibilità dell’uomo», al quale è consentito, per il 
loro tramite, esplorare e dar forma a ciò che l’umano può essere. «Le opere dipinte, scol-
pite, scritte offrono a quelle “immagini dell’uomo” la densità della cosa, la durezza del 
reale, le fanno esistere tra gli uomini e negli uomini, incarnandole nel materiale della 

5 Cfr. Focault 1981-82; Levrero, 2022.



188

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

pietra, del colore, della partizione musicale, della parola scritta». Per mezzo dei prodot-
ti della cultura «si costituisce una “dignità” dell’uomo». La cultura è così all’un tempo 
lo «strumento» e «la traccia di un processo» di formazione della coscienza umana. La 
cultura è anche quanto consente un «riconoscimento» di sé, nella dialettica fra identità 
e differenze che innerva il rapporto educativo con l’altro e con il mondo. È in tutto ciò 
che si rinviene, secondo Ricœur, il «senso» dell’«educazione», dell’«erudizione» e della 
«Bildung» (ibid.: 565). Queste – a differenza di quanto egli stesso erroneamente sostiene 
– non sono «espressioni sinonime». Tuttavia, quanto Ricœur rileva è che la loro impre-
scindibile reciproca interazione sia così fitta ed esse siano così armonicamente interrela-
te da poter apparire come un unico processo. Così commenta: «L’‘educazione’ сі ricorda 
(…) il movimento con cui l’uomo è condotto fuori dalla sua infanzia; questo movimento 
è, in senso proprio, una eruditio in cui l’uomo si sottrae alla gerarchia; ma è anche una 
Bildung, nei due sensi di edificazione e di emergenza dei Bilder, delle ‘immagini dell’uo-
mo’, che scandiscono l’innalzamento dell’autocoscienza e che aprono l’uomo proprio a 
ciò che esse svelano» (ibid.: l.c.). Educazione, cultura e Bildung, insiste Ricœur, «costitu-
iscono una funzione di seconda natura», perché trasformano «la natura prima» proprio 
attraverso l’ermeneusi archeologica e teleologica dei simboli, che si rivela essere un’opera 
«strettamente suturata al mondo della vita». È infatti «mobilitando tutte le nostre infan-
zie, le nostre arcaicità, incarnandosi nell’onirico», che «il poetico preserva l’esistenza cul-
turale dell’uomo dal non essere altro che un immenso artificio» (ibid.: l.c.).

L’inscindibile legame tra Filosofia, Ermeneutica e Pedagogia, nel pensiero di Ricœur, 
si radica dunque su tre differenti problemi. 

1. Sussiste nel mondo il linguaggio, che è intrinsecamente simbolico, talvolta enig-
matico e sempre di non semplice interpretazione. Affinché di quest’ultima sia vagliato il 
senso, è necessario riflettervi filosoficamente. Sicché, il procedimento ermeneutico abbiso-
gna della riflessione filosofica (cfr. ibid.: 63).

2. Di contro, la Filosofia rileva l’«impotenza» della propria riflessione, che rischia di 
rimanere «vuota astrazione» se non si tramuta in interpretazione dell’essere metafisico 
e ontologico. Pertanto, la riflessione filosofica richiede di concretizzarsi nell’interpretazio-
ne ermeneutica (cfr. ibid.: l.c.) di sé, del mondo e di Dio. In tal senso, «il radicarsi della 
riflessione nella vita è compreso nella coscienza riflessiva unicamente a titolo di verità 
ermeneutica» (ibid.: 500).

3. L’essere umano si trova a condurre la propria esistenza in un universo segnico-
simbolico in cui si sente «perso» poiché, nel conflitto delle interpretazioni e per l’esercizio 
del sospetto, non sa più che cosa sia la propria «coscienza». Per riappropriarsi di sé e della 
propria esistenza, il soggetto ha bisogno di condurre una riflessione filosofica che lo aiuti 
nell’opera di ermeneusi della propria «Bildung». La pedagogia vive quindi – si potrebbe 
inferire dagli scritti ricœuriani – del rapporto che s’instaura tra Ermeneutica e Filosofia. 

Pare opportuno ancóra ricordare, con Ricœur, che «l’ambiguità del simbolo non è 
(…) un difetto di univocità, ma la possibilità di sorreggere e generare interpretazioni 
ognuna delle quali è in sé contraria e coerente» (ibid.: 541). Il potere educativo, formativo 
e trasformativo della cultura può essere così sussunto: «il simbolo dà da pensare» (ibid.: 
585). Non certo infliggendo preoccupazioni, timori, angosce. Bensì vivificando quel pen-



189

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

sum – che poi è insieme il valore e il compito dell’umano – nella ludicità estetica del 
comprendere. Di questo processo – ossia del Verstehen – alcuni anni più tardi Ricœur 
scriverà: «non è più una forma di conoscenza, ma la forma di questo essere che esiste 
nell’atto di comprendere» (1969: 21).

3. Entre herméneutique et sémiotique

Il volume Tra semiotica ed ermeneutica, pubblicato nel 2000 per i tipi di Melte-
mi a cura di Francesco Marsciani, raccoglie alcuni saggi di Ricœur e la trascrizione del 
dibattito scientifico pubblico di quest’ultimo con Aljirdas J. Greimas, svoltosi nel 1984, 
sul possibile dialogo tra la semiotica e l’ermeneutica. Per quanto riguarda i testi a firma 
di Ricœur, si tratta degli articoli La grammaire narrative de Greimas (risalente al 1980), 
Figuration et configuration. A propos du Maupassant de A.J. Greimas (del 1985), Entre 
herméneutique et sémiotique (dato alle stampe nel 1990). Tali documenti focalizzano il 
contributo che Ricœur – anche mediante il confronto con Greimas – sa offrire alle scien-
ze dell’interpretazione, attraverso quello che si configura come uno dei dibattiti mag-
giormente significativi per la ricerca semiotico-ermeneutica contemporanea. 

È anzitutto Ricouer a interrogarsi sulla semiotica strutturale di Greimas – la quale 
opera preminentemente sul piano della narratologia –, analizzandone con acribia gli esiti 
e le implicazioni. La semiotica strutturale è la scienza che studia i sistemi di segni, fondan-
dosi sull’idea che il significato sia non già intrinseco al singolo segno bensì emerga dalla 
struttura delle relazioni che esso intesse con altri segni all’interno del contesto semantico in 
cui si trova inserito. L’interessamento per la semiotica – originatosi in Ricœur a partire dai 
suoi studi a matrice fenomenologica – s’indirizza verso le risposte che quest’ultima «offre 
alle aporie dell’ermeneutica» (Greimas – Ricœur, 2000: 80) e prende avvio con il volume Il 
conflitto delle interpretazioni. I due termini del confronto sono, da un lato, la semiotica di 
Greimas e, dall’altro, l’ermeneutica teoricamente delineata da Ricœur nel primo capitolo di 
Dal testo all’azione, da lui applicata alla narratività con l’opera Tempo e racconto II. Tutta-
via, quanto risulta rilevante in questa sede è il fatto che Ricœur ricollochi – con il saggio 
Entre herméneutique et sémiotique – tale confronto in un quadro più ampio, che è «quello 
costituito dal dibattito tra spiegare e comprendere» (ibid.: 62). Muovendo da due tesi fon-
damentali – ossia la non sussistenza di una dicotomia fra i due approcci e la legittimi-
tà della distinzione fra di essi – Ricœur intende mostrare, «proprio sulla base dei lavori 
condotti nel campo della narratologia, la fecondità di una sottile dialettica tra spiegare e 
comprendere» (ibid.: l.c.) in campo scientifico6. 

6 La spiegazione è il metodo euristico – proprio delle cosiddette “scienze esatte” o “scienze naturali” – che, fina-
lizzato a individuare le cause di un fenomeno, si serve di procedimenti empirici e sperimentali. Questi ultimi 
constano dei seguenti passaggi: a) osservazione e descrizione del fenomeno indagato; b) enunciazione di ipotesi; 
c) verifica (sempre falsificabile) dei risultati ottenuti, raggiunta tramite il vaglio della misurazione in laboratorio; 
d) controllo dell’ipotesi iniziale; e) strutturazione della tesi finale delineante una legge scientifica che si fondi sui 
princìpi di causalità, generalizzabilità e riproducibilità. Alla spiegazione è contrapposto, nel dibattito scientifico, 
il metodo euristico dell’interpretazione, che si fonda sulla comprensione e da quest’ultima si sviluppa. Esso è pro-
prio delle “scienze dello spirito” o scienze umane, poiché il comportamento dell’uomo non è spiegabile attraverso 
leggi, ma se ne possono comprendere le ragioni, le motivazioni e il contesto culturale che lo hanno generato. La 
comprensione guarda i fenomeni e i soggetti come fossero testi. Sulla base di ciò, interpretare vuol dire attribuire 
un significato ai testi considerando il tempo (la storia) e lo spazio (la geografia) tanto dell’autore quanto dell’in-



190

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

Nel sostenere la prima di tali tesi – ovvero giustificando il superamento del rappor-
to dicotomico tra i due approcci –, Ricouer rifiuta (analizzandole) le posizioni estreme 
del Circolo di Vienna, da un lato, e della filosofia diltheyana, dall’altro. Il Wiener Kreis 
– com’è noto – costituisce il contesto in cui nasce il Neopositivismo, nella prima metà 
del Novecento. L’“unità della scienza” è qui invocata in nome del fatto che le cosiddet-
te scienze dello spirito possono essere considerate tali soltanto qualora si fondino sul-
le stesse procedure metodologiche della spiegazione, propria delle scienze della natura. 
Tale visione non riconosce la validità delle procedure intuitive nel processo di conoscen-
za epistemica. Tuttavia, Ricœur non intende assecondare la «caricatura positivista che 
troppi ermeneuti vorrebbero accreditare» (ibid.: 63), per cui spiegare significa soltanto 
ricondurre i fatti a regolarità empiriche. Rifacendosi a Jean Ladrière, prende allora in 
esame la spiegazione quale processo regolato da leggi «di sistemi dinamici», «configura-
zioni strutturali», «regolarità fattuali» e «approssimazione a un extremum» (ibid.: 64). In 
questa visione, spiegare (Erklären) non significa solo sussumere fatti in base a princìpi, 
bensì operare «procedure genetiche» (che spieghino un sistema tramite la ricostruzione 
degli stadi intermedi tra quello iniziale e finale) e «procedure di riduzione» (che formuli-
no ipotesi relative a uno strato soggiacente «più stabile», procedendo dalla superficie alla 
profondità) (cfr. ibid.: l.c.). Alla luce di ciò, «secondo questa considerazione allargata del-
la spiegazione, la comprensione perde qualunque diritto epistemologico specifico» (ibid.: 
l.c.) e si riduce al risultato finale di una spiegazione efficace. Un processo si considera 
“compreso” quando quest’ultima ha ricostruito interamente tutti i suoi passaggi interme-
di. Il valore della comprensione viene così ridotto – per Ricœur – alla dimensione mera-
mente didattico-didascalica, poiché riguarda la capacità di ripetere «l’intero processo di 
tale ricostruzione e di insegnarlo a un altro, del quale si dirà allora che ha compreso la 
stessa cosa che gli è stata spiegata» (ibid.: l.c.).

Se il Neopositivismo esclude la possibilità della comprensione ermeneutica nel proces-
so scientifico, Dilthey non nega l’uno o l’altro dei due processi ma sostiene che vi sia una 
dicotomia epistemologica fra Erklären e Verstehen, tanto in termini metodologici quanto 
in relazione all’oggetto di studio. La comprensione si applica ai segni e alla significazione 
(che è poi il regno dello spirito), mentre la spiegazione si destina ai fatti del mondo natu-
rale. «Nella forma più originale, il segno è l’espressione (Ausdruck), la messa-al-di-fuori, 
l’esternalizzazione di una vita psichica estranea, e la comprensione consiste nel cogliere 
– nel “prendere-insieme” – la coesione, il Zusammenhang, che fa “tenere-insieme” confi-
gurazioni segniche globali» – commenta Ricœur a proposito del pensiero diltheyano, da 
cui proviene l’opposizione tra Naturwissenschaften e Geisteswissenschaften. Questo com-
prendere può essere sincronico, quando per esempio si afferra l’espressione di una fisiono-
mia, o diacronico, come nel cogliere la connessione di un’intera vita in una biografia. «Una 
versione monca e facile da screditare» di tale pensiero – fa notare Ricœur – è quella che 
ha inteso mettere «l’accento sul movimento di empatia attraverso cui un secondo soggetto 
si trasferisce in una vita psichica estranea per decifrare i segni nei quali si esteriorizza» 
(ibid.: 65). L’ermeneutica non si fonda su un mero atto d’immedesimazione: la compren-
sione è un processo epistemologico poiché implica una mediazione oggettiva. Quest’ulti-

terprete, nonché la circolarità ermeneutica che questi ultimi due interconnette. Se dunque la spiegazione risponde 
alla domanda “perché?” in termini di cause e leggi, la comprensione risponde alla domanda “cosa significa?” in 
termini di intenzioni e contesti.



191

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

ma avviene mediante sistemi di segni, come le opere d’arte e la scrittura, che si stacca-
no dalla loro fonte (l’autore) acquisendo un’autonomia semantica. Si tratta del fenomeno 
descritto da Hegel nel capitolo della Fenomenologia dello spirito dedicato alla dialettica 
dell’opera. Sulla base di ciò, Dilthey giunge a un’ulteriore distinzione: quella tra compren-
dere, che è «il momento immediato», e interpretare, che corrisponde invece al «momento 
mediato». Dilthey recupera e sistematizza le regole metodologiche prospettate da Schleier-
macher, facendo sì che l’ermeneutica assurga come una disciplina di secondo grado, supe-
riore rispetto all’esegesi. Di tali regole, Ricouer nomina la «coordinazione tra la filologia 
(o grammatica) e la restituzione dell’intenzione dell’autore – l’articolazione tra la struttura 
interna e il contesto esterno, il rapporto circolare tra il tutto e le parti – e il circolo più 
ampio tra la divinazione e i requisiti testuali» (ibid.: 66).

Dopo aver preso in esame i due approcci, Ricouer giunge allo snodo centrale del-
la sua riflessione che, rifiutando tanto la contrapposizione quanto la reciproca esclusio-
ne fra i due, vi oppone una «ermeneutica generale, definita dalla dialettica interna tra 
spiegare e comprendere» (ibid.: l.c.). Vale a dire che l’ermeneutica è, secondo Ricœur, la 
«messa in opera» del rapporto fra Erklären e Verstehen (ibid.: 63). Di questa concezione, 
egli individua due varianti: l’una – gadameriana e ricœuriana – è una «ermeneutica a 
dominante comprensiva»; l’altra – greimasiana – si articola in una «ermeneutica a domi-
nante esplicativa» (ibid.: 67). Nella prima, riassunta col motto ricœuriano «spiegare di 
più per comprendere meglio», la spiegazione è l’intercessione obbligata della compren-
sione, per cui «il comprendere conserva la priorità e mantiene la spiegazione sul piano 
delle mediazioni richieste ma secondarie»; la seconda implica un «rovesciamento meto-
dologico», che «attribuisca il primato alla spiegazione e releghi la comprensione sul pia-
no degli effetti di superficie» (ibid.: 63). Da questa «sinergia» tra Erklären e Verstehen e 
dal conflitto delle due interpretazioni (neopositivista e diltheyana) deriva la concezione 
armonica di Ricœur. In essa viene recuperato il concetto di “unità della scienza”, giac-
ché tutte le scienze sono in grado di utilizzare la spiegazione «in diversi gradi e secondo 
differenti modalità» e viene fatta salva l’intuizione di Dilthey relativa al rovesciamento 
di priorità dei due approcci. Le Naturwissenschaften utilizzano la spiegazione empirico-
sperimentale, cui attribuiscono il primato della conoscenza: i fatti e i fenomeni vengono 
prima spiegati e poi, di conseguenza, compresi. Le Geisteswissenschaften usufruiscono 
invece della spiegazione semiotica per oggettivare la precomprensione delle azioni, delle 
opere, dei testi. 

Nel sostenere l’altra fondamentale tesi su cui si struttura l’intero saggio intitolato 
Entre herméneutique et sémiotique – ossia difendendo la legittimità del mantenere distin-
te spiegazione e comprensione –, Ricouer prospetta tre esempi che si collocano su soglie 
di complessità differenti: l’azione, il racconto quotidiano e infine il racconto letterario. 

Se un fatto risulta spiegabile individuando la causa fisica che lo determina, un primo 
livello di complessità è costituito dall’azione, la quale risulta invece mossa da un moti-
vo che può avere il carattere della desiderabilità. Le risposte ai ‘perché?’ di fatti e azio-
ni includono, quindi, tanto degli antecedenti fisici quanto delle motivazioni soggettive. 
Riluce allora con nitore la dialettica ricœuriana tra Erklären e Verstehen, ove s’intreccia-
no fecondamente oggettività e soggettività: «La spiegazione in termini di ‘ragione-di’ è il 
percorso obbligato della comprensione che mira a risalire dai risultati oggettivati dell’a-
zione alla sua origine nell’iniziativa dei soggetti agenti» (ibid.: 68). All’un tempo, la spie-



192

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

gazione è «lo sviluppo» di una comprensione che sola può cogliere l’intenzione soggetti-
va originariamente inclusa nell’azione. Dell’azione si comprende dunque l’intenzionalità, 
tramite una forma di spiegazione diversa dalla causalità che descrive un evento. 

Ad un secondo livello si colloca il racconto quotidiano, il quale si costituisce come 
«prima prova di significazione»: davanti a «fatti sparsi, comportamenti apparentemente 
erratici, tracce mute, documenti indecifrabili», la comprensione avviene attraverso il «con-
figurare in maniera plausibile le circostanze, le intenzioni, gli interventi, le strategie dei 
diversi agenti» (ibid.: 68). Si tratta di compiere una «ricostruzione comprensiva», prospet-
tando uno schema d’azione immaginativo che si distingue dall’azione stessa. Tuttavia, affin-
ché il modello prodotto nell’immaginazione risulti plausibile, «la comprensione richiede la 
mediazione della spiegazione» (ibid.: 69) di cause ed effetti, agenti e motivazioni. 

Con la terza soglia, quella del racconto letterario, si entra nel punto essenziale della 
questione che – entre herméneutique et sémiotique – inerisce al rapporto tra il sogget-
to e la cultura (e, pertanto, anche alla sua Bildung), la quale ruota attorno ai concet-
ti di «intelligenza narrativa» (ibid.: 71) e «rifigurazione» (ibid.: 72). Secondo Ricœur, il 
racconto letterario è l’oggetto di una comprensione (ermeneutica) che, lungi dall’essere 
meramente empatica, si costituisce come una precomprensione soggettiva (determina-
ta da un’intelligenza narrativa originaria), alla quale poi la spiegazione oggettiva (semi-
otica) delle relazioni intertestuali mira teleologicamente. È questa la ragione per cui 
Ricœur attribuisce priorità alla comprensione piuttosto che alla spiegazione. Per soste-
nere tale tesi, muove dal prendere in analisi il rapporto tra oggettività e soggettività nel 
testo scritto, che richiama il nesso tra letteratura e vita7. A tale proposito risulta possi-
bile parlare di un “distacco oggettivo” del testo, che avviene in primo luogo quando la 
narrazione si separa dalla vita quotidiana dell’autore e viene offerta al dominio pubblico 
tramite la scrittura, entrando così nella condizione di «letterarietà». Ad avere il primato 
non è qui l’attinenza della storia raccontata alla realtà, bensì la rete di relazioni inter-
testuali che tale scritto intrattiene (con altri testi dello stesso autore o con modelli let-
terari sia coevi sia di epoche precedenti). Un secondo livello di distacco oggettivo si ha 
con l’opera della critica letteraria e della Semiotica, dalle quali il testo viene analizzato 
come un sistema di segni chiuso e oggettivo, svincolandolo dal suo rapporto col mondo 
esterno. In questa fase, la spiegazione (l’analisi strutturale) diventa prioritaria rispetto 
alla comprensione. 

Questa «modalità specificamente letteraria di comprensione» non possiede nulla di 
catartico e si rivolge alla «configurazione» testuale, ossia alla sua «messa-in-intreccio» 
che “tiene-insieme” gli eventi della trama. «Parlare di comprensione in questo caso non è 
affatto evocare qualche divinazione attraverso cui la coscienza ricettrice si trasporterebbe 
nella coscienza donatrice» e «non c’è bisogno di ricorrere a un vocabolario di coscienza 
e di empatia» – commenta Ricœur in merito (ibid.: 70). Piuttosto, l’«intelligenza narrati-
va» consiste nella capacità intrinseca di attribuire senso a fatti sconnessi per mezzo della 
costruzione di storie – tanto nella letteratura quanto nella vita. Tale intelligenza narra-
tiva si dimensiona su tre caratteristiche originarie dell’umano: a) la facoltà di percepi-
re i fatti e le storie come «totalità temporali», ovvero non in quanto semplici sequenze 
di eventi cronologici, ma quali unità in cui ogni singolo evento intesse una relazione 

7 Sul rapporto tra formazione, soggettività e letteratura si veda Madrussan (2015).



193

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

organica con il “tutto” del racconto; b) l’abilità di cogliere la «dialettica di concordanza 
discordante» nell’intreccio, ossia la tensione tra «l’effetto integratore» (che apporta coe-
renza alla trama) e l’«effetto disintegratore» (esercitato dai rovesciamenti della sorte); c) 
la «storicità», che è poi la capacità di afferrare i legami d’«intertestualità», comprendendo 
il rapporto tra «conformità» e «innovazione» (rispetto a canoni prestabiliti) all’interno 
del contesto letterario tradizionale in cui il testo si colloca.

Alla luce di tali considerazioni ricœuriane – che si rivolgono qui preminentemente 
alla letteratura – non sembra inane evidenziarne le assonanze con la riflessione sulla for-
mazione, l’educazione e l’istruzione culturale. Su questo snodo si radica, armonizzando-
si, il rapporto fra oggettività e soggettiva della cultura. L’essere umano interpreta, con la 
propria intelligenza narrativa, non soltanto l’intreccio delle storie che legge, bensì anche 
la trama della propria vita. Sebbene la letteratura possa essere relegata in un «universo 
distinto» e «chiuso», pur astraendosi dalla realtà mantiene un legame con essa mediante 
il principio aristotelico della mimesis praxeos. È quanto collega la letteratura alla peda-
gogia, giacché l’intelligenza narrativa può, secondo Ricœur, essere «educata». Invero, «le 
storie migliori – ricorda Ricœur – non sono concepite per fare aumentare le possibilità 
di intelligibilità da parte del lettore» (ibid.: 94), bensì per disorientarlo. L’intelligenza nar-
rativa ha la possibilità di «diventare un segno di alta cultura quando viene educata da 
un’ampia elezione di opere narrative prodotte in tempi e luoghi innumerevoli» – com-
menta il filosofo. In tal senso, dal grado di educazione deriva il potere catartico delle 
storie, consistendo esso «essenzialmente in una chiarificazione di queste stesse passioni 
attraverso la comprensione intelligente dell’intreccio» (ibid.: 71). Questa è la cultura, se 
pedagogicamente intesa: una miglior comprensione – dell’essere umano, del mondo, di 
Dio –, che ci educa affinché possiamo liberamente formarci. 

Il nesso fra letteratura e realtà si attua perché l’umana intelligenza narrativa non 
possiede soltanto una facoltà configurante, per la quale è in grado di strutturare creati-
vamente storie e di comprenderne ermeneuticamente la «messa-in-intreccio», ma possie-
de altresì la capacità di «rifigurazione» (ibid.: 72). Tale è il punto decisivo nell’implicita 
Filosofia dell’Educazione di Paul Ricœur – che non di rado si delinea anche come una 
filosofia della formazione –. L’ermeneutica si rivela in quanto cardine del processo for-
mativo: educare significa condurre al confronto con la pluralità dei significati, celati e 
manifesti, nel mondo e nella storia. L’istruzione non si esaurisce nella mera acquisizio-
ne di informazioni, ma assurge ad attività critica e “decifratrice” della cultura, volta a 
disvelarne i simboli, le metafore e le allegorie. Qui la narrazione – anche nel rapporto 
ch’essa intesse con il racconto autobiografico – emerge dunque come il tessuto stesso del-
la Bildung: un’opera in cui l’essere umano porta a significazione gli eventi passati, pro-
gettandosi nel futuro attraverso un orizzonte di ideali, aspirazioni e valori etici. Coglien-
do la configurazione delle storie, il soggetto è infatti in grado di ricontestualizzarne il 
significato nella propria storia formativa. La narrazione, così, non rimane «chiusa» nella 
pagina scritta, ma entra dentro il pensiero, il discorso e la vita di quel lettore che avvia, 
per il suo tramite, nuovi processi formativi e trasformativi su se stesso. È tale il motivo 
per cui lo stesso Ricœur definisce l’intelligenza narrativa come «vicina alla saggezza del-
la phronesis», in quanto «messa in opera dal discorso etico e politico» (ibid.: 53): poiché 
da essa deriva tanto la facoltà di comprendere e di generare la cultura, quanto la capacità 
d’inverarla nella vita. 



194

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

Riferimenti bibliografici

A.A.V.V., Ricœur and Education, special issue of the Journal «Études Ricœuriennes / 
Ricœur Studies», Vol. 14, n.2, 2023.

Acone G., Educazione, filosofia della, in Enciclopedia filosofica, vol. IV, Milano, Bompia-
ni, 2006, pp. 3239-3247.

Alici L. (ed.), Il paradosso dell’educatore. Tre testi di Paul Ricœur, Brescia, Morcelliana 
Scholé, 2020.

Borello C. (ed.), Narratologia e didattica, Genova, Sagep, 1993.
Brennan E., Introduction, in «Études Ricœuriennes / Ricœur Studies», Vol 14, n.2, 2023, 

pp. 4-6.
Ead., Paul Ricœur’s Philosophy of Education and its Relevance for our Scientific-Technolog-

ical Civilization, in «Études Ricœuriennes / Ricœur Studies», Vol 14, n.2, 2023, pp. 
78-94.

Brezzi F., Ricœur, Paul, in Enciclopedia filosofica, vol. X, Milano, Bompiani, 2006, pp. 
9714-15.

Cambi F., Il congegno del discorso pedagogico. Metateoria ermeneutica e modernità, Bolo-
gna, Clueb, 1986.

Id., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2000.
Id., L’autobiografia come metodo formativo, Roma-Bari, Laterza, 2005.
Id., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2008.
Cassirer E., Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Berlin, Bruno Cassirer, 1923-29.
Domenach L. – Domenach H., Les Murs Blancs, Paris, Grasset, 2021.
Dosse F., Paul Ricœur. Les sens d’une vie (1913-2005), Paris, La Découverte, 2008.
Id., Paul Ricœur. Un philosophe dans son siècle, Hauts-de-Seine, Armand Colin, 2012.
Eco U., Semiotica e filosofia del linguaggio, Milano, Bompiani, 1984.
Id., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975.
Farinelli G., L’educazione come metafora della vita. Paul Ricœur: la filosofia e 

l’educazione, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 2000.
Feyles M., Identità narrativa e memoria autobiografica: prospettive per un dialogo inter-

disciplinare, in Ciotti F., Morabito C. (ed.), La narrazione come incontro, Firenze, 
Firenze University Press, 2022, pp. 129-139.

Foucault M., L’herméneutique du sujet, Paris, Gallimard, (1981-82), trad. it. di M. Ber-
tani, L’ermeneutica del soggetto, Milano, Feltrinelli, 2003.

Gadamer H.-G., Wahrheit und Methode, Mohr, Tübingen (1960), trad. it. Verità e meto-
do, Milano, Bompiani, 1983.

Gennari M., Pedagogia e Semiotica, Brescia, La Scuola, (1984), 19982.
Id., Interpretare l’educazione. Pedagogia, semiotica, ermeneutica, Brescia, La Scuola, 

(1992), 20032.
Id., Trattato di Pedagogia generale, Milano, Bompiani, 2006.
Id., L’Eidos del mondo, Milano, Bompiani, 2012.
Id., Tempo, interpretazione, racconto: Proust attraverso Ricœur, in Gennari M., L’Eidos del 

mondo, Milano, Bompiani, 2012, pp. 254-59.
Gennari M. – Marcone F., Allegorie dell’infanzia, Genova, Il Melangolo, 2024.



195

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricœur, tra Semiotica ed Ermeneutica

Gennari M. – Sola G., Logica, linguaggio e metodo in pedagogia, Genova, Il Melangolo, 
2016.

Greimas A.J. – Ricœur P., Tra semiotica ed ermeneutica, a cura di F. Marsciani, Roma, 
Meltemi, 2000.

Jervolino D., Il cogito e l’ermeneutica. La questione del soggetto in Ricœur, Napoli, Pro-
caccini, (1984); Marietti, Genova, 1993.

Id., Ricœur. Une herméneutique de la condition humaine, Paris, Ellipses, (2002); trad. it. 
Introduzione a Ricœur, Brescia, Morcelliana, 2003.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundriß), Genova, Il Melangolo, 2013.
Levrero P., Hans-Georg Gadamer. Per una ermeneusi della formazione umana, Roma, 

Anicia, 2022.
Madrussan E., Education, subjectiviy, literature, in «Studi Sulla Formazione/Open 

Journal of Education», 17(2), 2015, pp. 37–44.
Malavasi P., L’impegno ontologico della pedagogia. In dialogo con Paul Ricœur, Brescia, La 

Scuola, 1998.
Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.
Martino P., Il duello e la gratitudine. Ripensare la relazione educativa attraverso l’er-

meneutica del sé e il parcours del riconoscimento di Paul Ricœur, in R. Pagano, A. 
Schiedi (ed.), Identità, pluralità, diversità. Il riconoscimento, ovvero l’essere per l’al-
tro, «Quaderni del Dipartimento Jonico», n. 13, 2020, pp. 186-195.

Mollo G., Aspetti pedagogici del pensiero di Paul Ricœur, in «Pedagogia e Vita», 5-6, 
2009, pp.67-82.

Raynaud S., Semiotica, in Enciclopedia filosofica, Milano, Bompiani, 2006, pp. 10442-48.
Reagan Ch., Paul Ricœur: His Life and His Work, Chicago, Chicago University Press, 

1996.
Ricœur P., Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philosophie du para-

doxe, Paris, Seuil, 1948.
Id., Histoire et Vérité, Paris, Seuil, 1955.
Id., De l’interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil, (1965), trad. it. di E. Renzi, Della 

interpretazione. Saggio su Freud, Milano, Il Saggiatore, 19792.
Id., Le Conflit des interprétations, Paris, Seuil, (1969), trad. it. di R. Balzarotti, F. Botturi 

e G. Colombo, Il conflitto delle interpretazioni, Milano, Jaca Book, 19772.
Id., La métaphore vive, Paris, Seuil, (1975), trad. it. La metafora viva. Dalla retorica alla 

poetica per un linguaggio di rivelazione, Milano, Jaca Book, 19812.
Id., Temps et récit, Paris, Seuil, 3 voll. (1983-85), tr. it. Tempo e racconto, Milano, Jaca 

Book, 1986-1988, 3 voll.
Id., Lectures on Ideology and Utopia, New York, Columbia University Press, (1986), trad. 

it. di G. Grampa e C. Ferrari, Conferenze su Ideologia e Utopia, Milano, Jaca Book, 
1994.

Id., Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Seuil, Paris, (1986), trad. it. di G. 
Grampa, Dal testo all’azione. Saggi di ermeneutica, Milano, Jaca Book, 1989.

Id., Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990.
Id., La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Seuil, 2000.
Id., Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris, Stock, 2004.
Id., Écrits et conferences 2. Herméneutique, ed. D. Frey – N. Stricker, Seuil, Paris (2010), 



196

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Francesca Marcone

trad. it. a cura di V. Busacchi, Ermeneutica. Scritti e conferenze 2, Milano, Jaca 
Book, 2023.

Ricœur P. – Dufrenne M., Karl Jaspers et la Philosophie de l’existence, Paris, Seuil, 1947.
Rossi O., Ricœur, Paul, in Enciclopedia pedagogica, a cura di M. Laeng, Brescia, La Scuo-

la, 1992, V vol., pp. 10021-26.
Sola G. et alii, Le tre filosofie: della formazione, dell’educazione, dell’istruzione, in «Pai-

deutika», n. 36, 2022, pp.95-114.


