oren access Studi sulla Formazione: 28, 181-196, 2025-2
Q@ornaces DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)

La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricoeur,
tra Semiotica ed Ermeneutica

FRANCESCA MARCONE (0009-0004-3084-7103)

Ricercatrice in Pedagogia generale e sociale - Universita degli Studi di Genova

Corresponding author: francesca.marcone@unige.it

Abstract. Moving from the biography of Paul Ricceur, which highlights the ethical
and political implications of his reflective philosophy, this article concentrates on
the interpretation and symbol in the author’s thought, in relation to philosophy,
hermeneutics and pedagogy. Finally, the article focuses on the fertile dialectic between
hermeneutics and semiotics, arguing that it is primarily in the relationship between the
multiplicity of meanings expressed by culture and the formal structures of narration
that the possibility of understanding — and, consequently, the formation of the self —
opens up for the human being.

Keywords. Ricceur - Semiotics - Hermeneutics - Education - Bildung

1. Paul Ricceur e le implicazioni etico-politiche della sua filosofia riflessiva

Paul Ricceur ¢ una delle figure piu significative della filosofia occidentale ed euro-
pea novecentesca. Nella sua cospicua opera saggistica, non tratta mai esplicitamente di
una Filosofia dell’Educazione, poiché I'ambito d’indagine cui s’indirizza non si rivolge in
modo sistematico all’éducation. Tuttavia, muove riferimento a una «filosofia riflessiva»
dalla quale ¢ possibile trarre alcuni rilievi pedagogici'. Essa emerge dalla definizione che
l'autore stesso elabora, per cui la riflessione «non ¢ tanto una giustificazione della scienza
e del dovere, quanto una riappropriazione del nostro sforzo per esistere» (Ricceur, 1965:
61). Secondo Ricceur, non v’¢ solo la dimensione epistemologica e morale nella ricerca
filosofica. Quest'ultima include altresi un pensare che ¢é rivolto verso se stessi. «Quando

! Sugli aspetti pedagogici del pensiero di Ricceur, si vedano gli studi di Malavasi (1998), Farinelli (2000), Gen-
nari (2012: 254-59), Madrussan (2015), Martino (2020) e Alici (2020), oltreché il numero monografico della
Rivista “Etudes Ricceuriennes / Ricceur Studies”, dal titolo Ricceur and Education (cfr. A.A.V.V., 2023). Sebbene
Ricceur non pubblichi opere esplicitamente dedicate al tema delleducazione, tuttavia il suo pensiero filosofico
entra sovente in armonica risonanza con le questioni pedagogiche. Cio a partire dall'intrinseca vocazione etica
dell'antropologia ricoeuriana, che riconosce la centralita dell'umano nell'uomo, il quale plasma autonomamente
la propria identita fra azione, narrazione e relazione. Se educare significa rendere possibile 'auto-formazione del
soggetto, quest’ultima ¢ per Ricoeur un cammino che conduce lessere umano a dar forma a se stesso, riconoscen-
dosi in quanto ineludibilmente legato allaltro, nonché a impegnarsi nella costruzione di un’identita etica fondata
sulla stima di sé, la sollecitudine e il senso di giustizia (cfr. Ricceur, 1990).

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



182 Francesca Marcone

affermiamo che la filosofia ¢ riflessione, intendiamo sicuramente dire riflessione su se
stessa. Ma cosa significa “sé”? Sappiamo dirlo meglio di quanto non comprendiamo i
termini simbolo e interpretazione?» — si domanda al proposito. Il pensiero filosofico
riflessivo ha origine nell’essere umano quando quest’ultimo si sente «perduto», «<smarrito
fra gli oggetti» e «separato dal centro» della propria «esistenza» come in una «diaspora»,
a causa del fatto che non possiede innanzitutto cio che egli stesso é (ctr. ibid.: l.c.). Per-
cepisce, cosi, I'anelito e il compito di riappropriarsi della propria autenticita, nella dia-
lettica e nel conflitto interpretativo con gli altri e/o il mondo. Viene allora costruendosi
in Ricceur una «riflessione» la quale ¢ pedagogica, oltre che filosofica ed «etica», «nella
misura in cui conduce dall’alienazione alla liberta» (ibid.: 62). Lo «scopo» ultimo di tale
riflessione ¢, invero, «cogliere» I'umano «nel suo desiderio di essere» (ibid.: I.c.).

Nato nel 1913 a Valence, nel dipartimento della Dréome appartenente alla regio-
ne Auvergne-Rhone-Alpes, Ricceur rimane orfano a due anni, quando, alla morte della
madre — avvenuta per circostanze ignote a pochi mesi dalla sua nascita —, nel 1915 si
aggiunge quella del padre, ucciso sul fronte durante la Prima Guerra Mondiale. Paul cre-
sce in una famiglia ugonotta — composta dai nonni paterni, la sorella (che muore giovane
di tubercolosi) e una zia — a Rennes, nella Bretagna orientale, dove frequenta il liceo e
I'universita, laureandosi in Filosofia nel 1932. Vinta una borsa di studio nel ‘34, prosegue
il proprio percorso accademico alla Sorbona. Qui approfondisce le ricerche sul pensiero
di Husserl; conosce Gabriel Marcel, filosofo, drammaturgo, critico letterario e musicista
francese, rappresentante dell’esistenzialismo cristiano; partecipa al dibattito culturale dei
“Venerdi” da quest’ultimo organizzati, a cui prendono parte studenti, professori e intel-
lettuali. Nel ‘35 sposa Simone Lejas, dal cui matrimonio nasceranno cinque figli. Si tratta
del periodo in cui Ricceur stende i primi articoli, che vengono pubblicati nella Rivista
“Terre Nouvelle”, destinata a cristiani volenterosi di conciliare il messaggio evangelico
con la dottrina marxista. Durante questo torno di tempo, mentre insegna Filosofia pres-
so alcuni licei francesi, Ricoeur impara la lingua tedesca per poter studiare le opere di
Husserl e lo heideggeriano Sein und Zeit nella loro scrittura originale.

Quando, nel 1940, la Wehrmacht invade la Francia, Ricceur & catturato e trasferito in
un campo di prigionia nella Pomerania orientale. Qui, nonostante le disagevoli condizio-
ni, riesce a studiare Husserl - traducendone di nascosto il volume Ideen I, cui ha acces-
so grazie all’aiuto della Croce Rossa -, avendo modo di riunirsi con alcuni altri intellet-
tuali come lui detenuti, tra cui Mike Dufrenne, insieme al quale nel 1947 pubblichera a
Parigi il volume Karl Jaspers et la philosophie de I'existence. Nello stesso anno comparira
lopera ricceuriana Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philosophie
du paradoxe. Tali scritti sono 'esito delle prime rierche compiute da Ricceur nell’ambito
dell’esistenzialismo e della fenomenologia. Frattanto, finita la Seconda Guerra Mondia-
le, insegna Filosofia al College Cévenol di Chambon-sur-Lignon. Dal 1948 ¢ chiamato
all’Universita di Strasburgo, dove succede a Jean Hyppolite. I suoi interessi si volgono
alla «philosophie de la volonté», sul cui tema pubblichera in seguito Le volontaire et I'in-
volontaire (1950), nonché i due tomi dell’'opera Finitude et culpabilité (1960): L’homme
faillible e La symbolique du mal. Negli anni Cinquanta, collabora alla Rivista “Christia-
nisme social”, occupandosi di questioni sociali. Nel 1955 da alle stampe Histoire et vérité,
mentre dall’anno successivo e fino al 1964 insegna Storia della Filosofia alla Sorbona.
Tale torno di tempo costituisce I'inizio di un periodo di intensa fecondita intellettuale,

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 183

anche corroborata dall’invito a far parte della comunita di Les Murs Blancs®. Concepita
da Emanuel Mounier come un sodalizio di intellettuali cristiani e socialisti, questa vil-
la diviene il luogo in cui Ricceur e la sua famiglia si stabiliscono, vivendo - nell’anti-
ca orangerie condivisa — momenti di confronto culturale e umano con altri intellettuali
quali lo storico Henri Marrou e il direttore della Rivista “Esprit”, Jean-Marie Domenach.

Alla Sorbonne, lo spessore culturale e spirituale dei suoi Corsi su Kant, Nietzsche,
Aristotele e Husserl attraggono una cospicua moltitudine di studenti. E in questo con-
testo che il pensiero di Ricceur comincia a germogliare verso nuove direzioni. Le Lezio-
ni tenute, in particolare quelle alla Yale University, pongono le basi per il suo fondati-
vo volume — De ’interprétation — del quale rimarra celebre la definizione di Marx,
Nietzsche e Freud come i tre «maestri» della «scuola del sospetto» (cfr. Ricceur, 1965:
46). Tra la fine degli anni Cinquanta e I'inizio dei Sessanta, quando la guerra d’Alge-
ria dilania la Francia, Ricceur non elude d’intervenire nel dibattito intellettuale e poli-
tico in merito. Sostenitore dell’indipendenza algerina, firma nel 1960 il Manifeste des
121 - Déclaration sur le droit a I’insoumission dans la guerre d’Algérie insieme a Roland
Barthes, Jacques Le Goft, Daniel Mayer, Maurice Merleau-Ponty, Edgar Morin e Jacques
Prévert. Presto diviene bersaglio delle accuse degli oppositori politici, giungendo a esser
vittima incolpevole d’un breve arresto, mentre i “murs blancs” - presidiati da studenti
che desiderano tutelare la tenuta — vengono apostrofati con disprezzo “murs rouges”.

E il 1965 quando pubblica De I’interprétation. Essai sur Freud, che segna per lui il
passaggio dalla fenomenologia all’ermeneutica: la scienza dell’interpretazione. Ma ¢
anche il periodo in cui critica il sistema universitario francese, che descrive come un’isti-
tuzione sclerotizzata dalla burocrazia e lontana dall’autentico incontro culturale e uma-
no con gli studenti. Nello stesso anno - auspicando di poter studiare e insegnare in un
ambiente pilt umano - cerca unalternativa nella neonata universita periferica di Nanter-
re, sorta nell’ex Istituto Centrale di Equipaggiamento Aeronautico come campus di spe-
rimentazione per un insegnamento e una didattica rinnovati. Qui - in una Universita
che, a simbolo d’apertura nei confronti del mondo esterno, schiude le porte della mensa
ai giovani della vicina baraccopoli - diviene Decano, posizione che lo pone al centro di
un conflitto incandescente con I'approssimarsi delle contestazioni giovanili del Sessan-
totto. Nanterre diventa un microcosmo delle tensioni politico-sociali francesi: gli studen-
ti della Facolta di Lettere, prevalentemente di sinistra, si scontrano con quelli, perlopiu
di destra, iscritti alla Facolta di Giurisprudenza. Forse non € un caso se nel 1969 Ricceur
pubblica Le Conflit des interprétations. Lo stesso anno ¢ eletto presidente del Consiglio
di Amministrazione della Facolta di Lettere, senza essersi candidato. Assunto tale ruolo,
dichiara di voler disinnescare le tensioni aumentando la tolleranza verso gli abusi mino-
ri, per non assumere un comportamento da “poliziotto”. Ma la brutalita esplode, anche
per la partecipazione aggressiva dei giovani provenienti dall’attiguo baraccamento. Dal
maggio del 68 Nanterre si ¢ ormai trasformata in uno dei poli piu violenti della ribel-
lione studentesca. Lormai disillusa decisione ricceuriana di far intervenire la polizia al

2 Si tratta di una villa situata all'interno di un parco con alberi secolari, nel Chatenay-Malabry. Qui s'instaura
la comunita fondata da Mounnier e composta dai collaboratori della Rivista «Esprit» — Henri-Irénée Marrou,
Jean Baboulene, Paul Fraisse, Jean-Marie Domenach, Paul Ricceur - con le rispettive famiglie. Quanto accomuna
questi intellettuali sono la religione cristiana, le posizioni politiche di sinistra e la partecipazione alla Resistenza
durante la Seconda Guerra Mondiale (cfr. Domenach L. - Domenach H., 2021).

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



184 Francesca Marcone

fine di riportare l'ordine si rivelera tragica. Presto il suo studio viene distrutto e lui stes-
so subisce I'umiliazione di un attacco personale. Aggredito in un corridoio, insultato e
preso a calci da un gruppo di individui che gli sputa anche sul vélto, assiste impotente
alla devastazione della sua Universita, esperienza davanti alla quale non puo che dimet-
tersi e chiedere un congedo di tre anni, accettando un incarico d’insegnamento presso
I’Universita Cattolica di Lovanio. Conclude la sua carriera accademica all’Universita di
Chicago, nel Dipartimento di Filosofia, continuando a viaggiare fra Stati Uniti e Francia,
dove dirige il Centre de Recherches Phénoménologiques et Herméneutiques, a Parigi. Il
confronto con la filosofia analitica americana catalizza sul tema del linguaggio il discor-
so filosofico di Ricceur, che promuove - in opposizione alle semiotiche formalistiche - il
carattere umanistico e ontologico del parlare (cfr. Rossi, 1992: 10022). Frattanto, nel 75
pubblica La métaphore vive, avvicinandosi al pensiero del secondo Heidegger e di Gada-
mer. Tra il 1983 e il 1985 da alle stampe la fondamentale trilogia di Temps et récit. Lanno
successivo si hanno i due volumi Lectures on Ideology and Utopia e Du texte a l'action.
Tra le opere piu rilevanti dei suoi ultimi anni si contano Soi-méme comme un autre, nel
1990, La Mémoire, I’histoire, 'oubli, del 2000, e Parcours de la reconnaissance, nel 2004.
Paul Ricceur muore il 20 maggio 2005. Dalla sua biografia emerge, oltre alla caratura
di studioso, pure la formazione intellettuale e umana ove si concretizzano - senza rimane-
re chiuse nella riflessione filosofica — letica della responsabilita e 'impegno politico-civile.

2, Sull'interpretazione. Il simbolo tra Filosofia, Ermeneutica e Pedagogia

Con il volume De ’interprétation. Essai sur Freud, Ricceur svolge uno studio fonda-
tivo sul tema dell’interpretazione, anzitutto interrogandosi sull’opera di Freud - e non
propriamente sulla psicanalisi, come egli stesso ritiene opportuno specificare nella Prefa-
zione al libro. Ricceur intende qui programmaticamente prendere in esame tre questioni:
i) «che cosa ¢, in psicanalisi, interpretare, e in qual modo l'interpretazione dei segni si
articola»; ii) «quale comprensione nuova di sé deriva da questa interpretazione, e qua-
le “sé” giunge cosi a comprendersi»; iii) se e come I'interpretazione proposta da Freud
entri in conflitto con altre interpretazioni (cfr. Ricoeur, 1965: 10). L'intero lavoro ricceu-
riano ruota attorno alla tesi seguente: nel processo interpretativo freudiano, i sogni ven-
gono assunti in quanto simboli; tuttavia, se considerato «pars pro toto», il sogno effigia
«’intera regione delle espressioni del senso duplice» (ibid.: 20). Se si assume la dimensio-
ne onirica come sineddoche di tutte le manifestazioni enigmatiche (perché aperte a mol-
teplici significati) del linguaggio, allora I'ermeneutica non puo eludere lo studio della teo-
ria proposta da Freud. Questa ¢ in grado d’essere considerata — secondo Ricceur — come
una «interpretazione della cultura» (ibid.: 182 ss).

Se poi PErmeneutica & «la teoria delle regole che presiedono a una esegesi, cioe¢
all’interpretazione di un testo unico o di un insieme di segni suscettibile di essere con-
siderato come un testo» (ibid.: 20), allora il pill rilevante merito di Freud per quanto
riguarda tale scienza € — secondo Ricceur - 'aver liberato la nozione di “testo” da quella
di “scrittura” (cfr. ibid.: 39). Tanto il sogno - il quale non puo essere analizzato se non
nell’orale trasposizione linguistica che ne viene fatta — quanto gli elementi cosmici o le
immagini poetiche assumono la loro dimensione simbolica unicamente nell’'universo del
discorso, perché solo la parola ¢ in grado di dire l'espressivita d’una effigie. Il lavoro di

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 185

Ricceur non scorre dunque nell’alveo della psicanalisi bensi in quello ermeneutico e del-
la filosofia del linguaggio, dal momento che «nulla & simbolico prima che uomo parli»
(ibid.: 28). E pertanto il simbolo - e non il sogno - a stagliarsi quale problema da inda-
gare nell’avvio del lavoro interpretativo. Il simbolo non ¢ la funzione generale di media-
zione tramite cui ’essere umano, nella sua dimensione coscienziale e spirituale, struttura
tutto il proprio universo percettivo e discorsivo — come vorrebbe la definizione di Cassi-
rer (cfr. Cassirer, 1923-29), troppo ampia secondo ’avviso di Ricceur. Non ¢ neppure la
semplice analogia che sussiste laddove a un senso primario espresso da un ente ne cor-
risponda uno secondario - cosi come lo intenderebbe, in una visione di contro troppo
ristretta per l'autore, la logica simbolica (e in particolare il ragionamento del quarto pro-
porzionale per cui A sta a B come C sta D). Ricoeur chiarisce inoltre cio che differenzia il
simbolo dal segno: in quest’ultimo vi & una «dualita», un legame biunivoco che unisce il
«veicolo sensibile» (ossia il segno) alla sua «significazione», poiché il primo non potrebbe
esistere senza la seconda (cfr. Ricceur, 1965: 24). Alla luce di ci0, non & corretto sostenere
che un segno sia interpretato. Esso, pilt semplicemente, viene compreso, mentre «’inter-
pretazione si riferisce a una struttura intenzionale di secondo grado» (ibid.: I.c.).

Il simbolo si colloca a un livello di complessita superiore rispetto al segno. E infatti
una «struttura intenzionale» consistente «in una architettura del senso» (ibid.: 30), la qua-
le «presuppone segni che possiedono gia un senso primario, letterale, manifesto, e che
mediante questo senso rinviano ad un altro senso» (ibid.: 25). In questa architettura, non
si costituisce pitt soltanto un rapporto tra il senso e il segno sensibile che lo veicola, bensi
- secondo Ricceur - s'instaura «un rapporto del senso con il senso», ossia: «del senso secon-
dario con quello primario» (ibid.: 30). Tale rapporto puo darsi in ragione di procedimenti
analogici, oppure quale relazione semantica ove vi sia un «senso primario che nasconde il
senso secondario o lo rivela» (ibid.: l.c.). Per le suddette differenziazioni, «vi ¢ simbolo —
scrive Ricceur - la dove lespressione linguistica, a causa del suo senso duplice o dei suoi
sensi multipli, si presta a un lavoro di interpretazione». Linterpretazione ermeneutica mira
a far emergere i significati molteplici, celati ed enigmatici del linguaggio e dei suoi testi,
considerati questi ultimi in una concezione “allargata” che va oltre la mera scritturalita.

Lesegesi ¢ «meditazione» e «restaurazione» del senso: il testo — che si costituisce in
quanto «enigma» — ha da essere interpretato affinché si giunga a una «rivelazione» del
senso stesso (come accade nell’esegesi delle Sacre Scritture) (cfr. ibid.: 46). La specificita
della teoria ermeneutica freudiana consta, invece, nell’aver considerato 'interpretazio-
ne come un «esercizio del sospetto», atto a smascherare le illusioni e le menzogne della
coscienza (cfr. ibid.: I.c.). Le due posizioni ermeneutiche risultano contrapposte: da un
lato, nell’esegesi classica il senso si costruisce progressivamente e viene rivelato; dall’al-
tro, nell’ermeneusi freudiana, il senso viene decostruito regressivamente e smascherato
nelle sue fallacie. Pars costruens e pars destruens di uno stesso procedimento ermeneuti-
co, 'interpretazione “restaurativa” e quella “del sospetto” teorizzata da Freud paiono cosi
entrare in «conflitto».

Il metodo freudiano ¢ per Ricceur una «archeologia del soggetto» (ibid.: 461), in
quanto studio della «primordialita» che mira a scoprire, attraverso lo scavo nelle pro-
fondita dell'umano, «gli aspetti arcaici, infantili e istintuali, narcisisti e masochisti del-
la nostra pretesa sublimita» (ibid.: 535). Tale procedimento archeologico di ermeneusi
regressiva puo essere applicato — al di fuori di una decifrazione analitica propria della

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



186 Francesca Marcone

psicanalisi applicata — ad ogni linguaggio simbolico della cultura, cosi come il raccon-
to orale del sogno ¢ il risultato del «rapporto di traduzione da una lingua originale a
un’altra lingua» (ibid.: 108). In tal senso, «I’esegesi della cultura» € innanzitutto un’opera
simile, tanto nella sua validita quanto nei suoi limiti, all’interpretazione dei sogni, perché
questi ultimi assurgono, come sineddoche di tutto cio che ¢ travestito e simbolizzato, a
«poetica universale». L'arte, la morale e la religione ne sono figure analoghe. «Dell’idolo
come sogno desto dell'umanita, questo potrebbe essere il sottotitolo dell’ermeneutica del-
la cultura» - conclude Ricceur a tal proposito. Ad ogni modo, «’interpretazione ¢ sem-
pre un movimento dal manifesto al latente; interpretare vuol dire dislocare in direzione
di un altro luogo l'origine del senso» (ibid.: 110).

Pure la riflessione filosofica si nutre del procedimento interpretativo. Con il saggio De
Pinterprétation, nell'interrogarsi su cosa l'interpretazione sia, Ricceur sostiene la tesi secon-
do cui anche la Filosofia possa servirsi del’ Ermeneutica durante il processo conoscitivo,
giacché «il linguaggio indiretto simbolico della riflessione puo essere valido, non perché
¢ equivoco, ma benché sia equivoco» (ibid.: 70). Nonostante I'apparente conflitto con la
Psicanalisi, quanto Ricceur fa risultare dalla sua lettura ¢ una «reinterpretazione riflessiva
del freudismo» (ibid.: 462). Quest'ultima conduce Ricceur a unermeneusi archeologica del
soggetto — sul quale si concentra tutta lattenzione filosofica dell'autore® —, mediante cui &
possibile la «trasformazione educativa del desiderio umano» che appunto, per il tramite
della comprensione, «si educa e si umanizza» (ibid.: 525). Parrebbe lecito finanche dire,
alla luce di tali considerazioni, che qui il discorso ricceuriano confluisca pressoché espli-
citamente in una Filosofia dellEducazione?. Si tratta, per stessa ammissione dell’autore,
di una «rilettura controcorrente» di Freud, della quale nel Libro Terzo il filosofo francese
dichiara lobiettivo: «non pretendo (...) di comprendere Freud, ma di comprenderlo com-
prendendomi» (ibid.: 505). Tale affermazione ¢ quanto di pit nitido restituisce pedagogi-
camente I'idea di unautentica istruzione culturale, la quale avviene quando - attraverso la
conoscenza e i saperi — lessere umano giunge alla «presa di coscienza» (che poi corrispon-
de a una miglior comprensione della propria formazione umana).

11 rapporto tra il conflitto ermeneutico e la riflessione filosofica che da esso deriva e,
se traslato in termini pedagogici, quanto innerva i processi educativi e istruzionali delles-
sere umano affinché possa giungere a una migliore comprensione della propria formazio-
ne. Il conflitto risultante tra le proprie e le altrui interpretazioni — sia esso generato dalle
relazioni educative con altri esseri umani o dall'incontro culturale con i saperi e le arti,
le letterature e le scienze — ¢ quanto consente al soggetto di conoscersi in maniera piu
approfondita per darsi consapevolmente forma umana. «Lasciare che la contraddizione
delle ermeneutiche ci dilanii - scrive Ricceur - vuol dire abbandonarci allo stupore che da

3 Cfr. Jervolino, 1984.

4 Pare doverosa una chiarificazione. Ricceur non si occupa degli elementi formali e fondativi del discorso pedago-
gico; non indaga il linguaggio, le metodologie e le finalita dei diversi approcci educativi per garantirne la coeren-
za e la fondatezza. Se risulta possibile parlare di una ricceuriana Filosofia dell’Educazione non ¢ dunque perché
essa consista in un discorso critico e riflessivo che abbia funzione di coordinamento e analisi critica dei fonda-
menti del sapere pedagogico (cfr. Cambi, 2000; 2022; Mariani, 2006). Lapporto dellautore a tale ambito del sape-
re — che costituisce il punto d’incontro fra Filosofia e Pedagogia — ¢ invece rinvenibile laddove la Filosofia dell’E-
ducazione studia filosoficamente «leducabilita dell'uomo e il prendere forma della sua umanita (...) affrontando
temi fondamentali che riguardano la conoscenza scientifica e linterpretazione, lesistenza e lessenza dell'uomo, il
problema politico e quello etico» (cfr. Kaiser, 2013).

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 187

Pavvio alla riflessione: indubbiamente bisogna che siamo allontanati da noi stessi, sloggiati
dal centro, per sapere finalmente che cosa significa I'“io penso, io sono’» (ibid.: 71).

Ancoéra in funzione ricceurianamente “conflittuale”, al metodo ermeneutico arche-
ologico il filosofo oppone altresi la metodologia interpretativa derivante dalla Fenome-
nologia dello Spirito hegeliana. Contrariamente al primo, la seconda non procede in
maniera regressiva bensl «progressiva» costituendosi in quanto «modello teleologico
della conoscenza» (ibid.: 506), secondo cui l'essere umano assume gradualmente coscien-
za di sé tramite una crescita «spirituale», che € un’operazione sintetica derivata dal rap-
porto ermeneutico dialettico con il mondo. «Figure», «categorie», «simboli (...) guidano
questa crescita» (ibid.: l.c.) del Geist, affatto teleologica nel mirare all’autocoscienza» del
soggetto. In tal caso, «una esegesi della coscienza» ¢ possibile per mezzo di «una pro-
gressione attraverso tutte le sfere di senso, che una coscienza deve incontrare» e di cui
deve «appropriarsi, per riflettere su se stessa come un sé, un sé umano, adulto, cosciente»
(ibid.: 507). In altri termini, secondo questa visione progressiva abita nell’essere umano la
percezione del fatto che esista originariamente dentro se stesso una coscienza. Tuttavia,
a questa si puo progressivamente dar forma non soltanto nell’introspezione soggettiva —
che, sola, rischia di scadere nel narcisismo - ma grazie all’incontro con il Geist oggetti-
vato della cultura. Per tale motivo la «Unruhigkeit (’'inquietudine)» della vita — ricorda
Ricceur - «non ¢ dapprima definita come una spinta o un istinto, bensi come non-coin-
cidenza con se stessi» (ibid.: 509).

11 conflitto delle interpretazioni ¢ determinato dal fatto che uno stesso simbolo possa
essere interpretato in maniera sia regressiva sia progressiva, senza che l'una sia pill cor-
retta dell’altra o la escluda. Scrive Ricoeur in merito: «una medesima immagine fantasti-
ca puo portare due opposti vettori: un vettore regressivo che la asserve al passato e un
altro progressivo che ne fa rivelatore del senso» (ibid.: 580-81). Criticando I'ermeneutica
psicanalitica che concepisce soltanto una delle due vie, poiché, al contrario, «la simbolica
¢ il luogo dell’identita tra progressione e regressione», Ricoeur propone allora un’erme-
neutica che si dimensioni sul rapporto dialettico tra di esse, senza prescindere dall’'una o
dall’altra. U'interpretazione, perché abbia una presa sulla realta, deve possedere tanto uno
sguardo archeologico quanto una visione teleologica. E cio vale nell’ermeneusi di qualun-
que “testo” - sia esso un'opera d’arte o un soggetto umano®.

A questo punto, la caratura pedagogica dell’ermeneutica ricoeuriana emerge nitida-
mente dalla conclusione del paragrafo IV.3, nel Libro Terzo del volume De Iinterpréta-
tion. Qui l'autore prende in esame «l’oggetto culturale» in quanto correlato della strut-
tura dialettica dell’interpretazione. «Oggetti come i monumenti e le opere del diritto,
dell’arte, della letteratura, della filosofia» riguardano le relazioni umane che si struttu-
rano non sull’avere o il potere, ma sul valere, dove il riconoscimento e la stima reciproca
dimensionano la coscienza e costituiscono il motore dell’interazione umana. Essi pos-
siedono una «oggettivita di genere nuovo» (ibid.: 564). In questa oggettivita delle ope-
re, «si prolunga la prospezione delle possibilita dell’'uomo», al quale & consentito, per il
loro tramite, esplorare e dar forma a cio che 'umano puo essere. «Le opere dipinte, scol-
pite, scritte offrono a quelle “immagini dell'nvomo” la densita della cosa, la durezza del
reale, le fanno esistere tra gli uomini e negli uomini, incarnandole nel materiale della

5 Cfr. Focault 1981-82; Levrero, 2022.

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



188 Francesca Marcone

pietra, del colore, della partizione musicale, della parola scritta». Per mezzo dei prodot-
ti della cultura «si costituisce una “dignita” dell'uvomo». La cultura & cosi all'un tempo
lo «strumento» e «la traccia di un processo» di formazione della coscienza umana. La
cultura & anche quanto consente un «riconoscimento» di sé, nella dialettica fra identita
e differenze che innerva il rapporto educativo con I’altro e con il mondo. E in tutto cio
che si rinviene, secondo Ricceur, il «senso» dell’«educazione», dell’«erudizione» e della
«Bildung» (ibid.: 565). Queste — a differenza di quanto egli stesso erroneamente sostiene
- non sono «espressioni sinonime». Tuttavia, quanto Ricceur rileva ¢ che la loro impre-
scindibile reciproca interazione sia cosi fitta ed esse siano cosi armonicamente interrela-
te da poter apparire come un unico processo. Cosi commenta: «’‘educazione’ ci ricorda
(...) il movimento con cui 'uvomo ¢ condotto fuori dalla sua infanzia; questo movimento
¢, in senso proprio, una eruditio in cui 'uomo si sottrae alla gerarchia; ma ¢ anche una
Bildung, nei due sensi di edificazione e di emergenza dei Bilder, delle ‘immagini dell’uo-
mo’, che scandiscono I'innalzamento dell’autocoscienza e che aprono 'uvomo proprio a
cio che esse svelano» (ibid.: I.c.). Educazione, cultura e Bildung, insiste Ricoeur, «costitu-
iscono una funzione di seconda natura», perché trasformano «la natura prima» proprio
attraverso 'ermeneusi archeologica e teleologica dei simboli, che si rivela essere un’opera
«strettamente suturata al mondo della vita». E infatti «<mobilitando tutte le nostre infan-
zie, le nostre arcaicita, incarnandosi nell’onirico», che «il poetico preserva l’esistenza cul-
turale dell'uomo dal non essere altro che un immenso artificio» (ibid.: L.c.).

Linscindibile legame tra Filosofia, Ermeneutica e Pedagogia, nel pensiero di Riceeur,
si radica dunque su tre differenti problemi.

1. Sussiste nel mondo il linguaggio, che ¢ intrinsecamente simbolico, talvolta enig-
matico e sempre di non semplice interpretazione. Affinché di quest’ultima sia vagliato il
senso, € necessario riflettervi filosoficamente. Sicché, il procedimento ermeneutico abbiso-
gna della riflessione filosofica (cfr. ibid.: 63).

2. Di contro, la Filosofia rileva '«<impotenza» della propria riflessione, che rischia di
rimanere «vuota astrazione» se non si tramuta in interpretazione dell’essere metafisico
e ontologico. Pertanto, la riflessione filosofica richiede di concretizzarsi nell’interpretazio-
ne ermeneutica (cfr. ibid.: I.c.) di sé, del mondo e di Dio. In tal senso, «il radicarsi della
riflessione nella vita & compreso nella coscienza riflessiva unicamente a titolo di verita
ermeneutica» (ibid.: 500).

3. Lessere umano si trova a condurre la propria esistenza in un universo segnico-
simbolico in cui si sente «perso» poiché, nel conflitto delle interpretazioni e per esercizio
del sospetto, non sa pill che cosa sia la propria «coscienza». Per riappropriarsi di sé e della
propria esistenza, il soggetto ha bisogno di condurre una riflessione filosofica che lo aiuti
nell’opera di ermeneusi della propria «Bildung». La pedagogia vive quindi - si potrebbe
inferire dagli scritti ricceuriani — del rapporto che s’instaura tra Ermeneutica e Filosofia.

Pare opportuno ancéra ricordare, con Ricceur, che «l’'ambiguita del simbolo non ¢
(...) un difetto di univocita, ma la possibilita di sorreggere e generare interpretazioni
ognuna delle quali ¢ in sé contraria e coerente» (ibid.: 541). Il potere educativo, formativo
e trasformativo della cultura puo essere cosi sussunto: «il simbolo da da pensare» (ibid.:
585). Non certo infliggendo preoccupazioni, timori, angosce. Bensi vivificando quel pen-

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 189

sum - che poi & insieme il valore e il compito dell'umano - nella ludicita estetica del
comprendere. Di questo processo — ossia del Verstehen — alcuni anni pit tardi Ricoeur
scrivera: «non ¢ piu una forma di conoscenza, ma la forma di questo essere che esiste
nell’atto di comprendere» (1969: 21).

3. Entre herméneutique et sémiotique

Il volume Tra semiotica ed ermeneutica, pubblicato nel 2000 per i tipi di Melte-
mi a cura di Francesco Marsciani, raccoglie alcuni saggi di Ricceur e la trascrizione del
dibattito scientifico pubblico di quest’ultimo con Aljirdas J. Greimas, svoltosi nel 1984,
sul possibile dialogo tra la semiotica e I'ermeneutica. Per quanto riguarda i testi a firma
di Ricceur, si tratta degli articoli La grammaire narrative de Greimas (risalente al 1980),
Figuration et configuration. A propos du Maupassant de A.]. Greimas (del 1985), Entre
herméneutique et sémiotique (dato alle stampe nel 1990). Tali documenti focalizzano il
contributo che Ricceur — anche mediante il confronto con Greimas - sa offrire alle scien-
ze dell’interpretazione, attraverso quello che si configura come uno dei dibattiti mag-
giormente significativi per la ricerca semiotico-ermeneutica contemporanea.

E anzitutto Ricouer a interrogarsi sulla semiotica strutturale di Greimas - la quale
opera preminentemente sul piano della narratologia -, analizzandone con acribia gli esiti
e le implicazioni. La semiotica strutturale ¢ la scienza che studia i sistemi di segni, fondan-
dosi sull'idea che il significato sia non gia intrinseco al singolo segno bensi emerga dalla
struttura delle relazioni che esso intesse con altri segni all'interno del contesto semantico in
cui si trova inserito. Linteressamento per la semiotica — originatosi in Ricceur a partire dai
suoi studi a matrice fenomenologica - s’indirizza verso le risposte che questultima «offre
alle aporie dellermeneutica» (Greimas — Ricceur, 2000: 80) e prende avvio con il volume I
conflitto delle interpretazioni. I due termini del confronto sono, da un lato, la semiotica di
Greimas e, dall’altro, lermeneutica teoricamente delineata da Ricoeur nel primo capitolo di
Dal testo allazione, da lui applicata alla narrativita con lopera Tempo e racconto II. Tutta-
via, quanto risulta rilevante in questa sede ¢é il fatto che Ricceur ricollochi - con il saggio
Entre herméneutique et sémiotique - tale confronto in un quadro piu ampio, che ¢ «quello
costituito dal dibattito tra spiegare e comprendere» (ibid.: 62). Muovendo da due tesi fon-
damentali - ossia la non sussistenza di una dicotomia fra i due approcci e la legittimi-
ta della distinzione fra di essi - Ricceur intende mostrare, «proprio sulla base dei lavori
condotti nel campo della narratologia, la fecondita di una sottile dialettica tra spiegare e
comprendere» (ibid.: Lc.) in campo scientifico®.

©La spiegazione ¢ il metodo euristico — proprio delle cosiddette “scienze esatte” o “scienze naturali” - che, fina-
lizzato a individuare le cause di un fenomeno, si serve di procedimenti empirici e sperimentali. Questi ultimi
constano dei seguenti passaggi: a) osservazione e descrizione del fenomeno indagato; b) enunciazione di ipotesi;
c) verifica (sempre falsificabile) dei risultati ottenuti, raggiunta tramite il vaglio della misurazione in laboratorio;
d) controllo dellipotesi iniziale; e) strutturazione della tesi finale delineante una legge scientifica che si fondi sui
principi di causalita, generalizzabilita e riproducibilita. Alla spiegazione ¢ contrapposto, nel dibattito scientifico,
il metodo euristico dell'interpretazione, che si fonda sulla comprensione e da quest’ultima si sviluppa. Esso & pro-
prio delle “scienze dello spirito” o scienze umane, poiché il comportamento dell'uomo non ¢ spiegabile attraverso
leggi, ma se ne possono comprendere le ragioni, le motivazioni e il contesto culturale che lo hanno generato. La
comprensione guarda i fenomeni e i soggetti come fossero testi. Sulla base di cio, interpretare vuol dire attribuire
un significato ai testi considerando il tempo (la storia) e lo spazio (la geografia) tanto dell'autore quanto dell'in-

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



190 Francesca Marcone

Nel sostenere la prima di tali tesi — ovvero giustificando il superamento del rappor-
to dicotomico tra i due approcci -, Ricouer rifiuta (analizzandole) le posizioni estreme
del Circolo di Vienna, da un lato, e della filosofia diltheyana, dall’altro. Il Wiener Kreis
- com’é noto - costituisce il contesto in cui nasce il Neopositivismo, nella prima meta
del Novecento. L'“unita della scienza” ¢ qui invocata in nome del fatto che le cosiddet-
te scienze dello spirito possono essere considerate tali soltanto qualora si fondino sul-
le stesse procedure metodologiche della spiegazione, propria delle scienze della natura.
Tale visione non riconosce la validita delle procedure intuitive nel processo di conoscen-
za epistemica. Tuttavia, Ricceur non intende assecondare la «caricatura positivista che
troppi ermeneuti vorrebbero accreditare» (ibid.: 63), per cui spiegare significa soltanto
ricondurre i fatti a regolarita empiriche. Rifacendosi a Jean Ladriere, prende allora in
esame la spiegazione quale processo regolato da leggi «di sistemi dinamici», «configura-
zioni strutturali», «regolarita fattuali» e «approssimazione a un extremum» (ibid.: 64). In
questa visione, spiegare (Erkldren) non significa solo sussumere fatti in base a principi,
bensi operare «procedure genetiche» (che spieghino un sistema tramite la ricostruzione
degli stadi intermedi tra quello iniziale e finale) e «procedure di riduzione» (che formuli-
no ipotesi relative a uno strato soggiacente «piu stabile», procedendo dalla superficie alla
profondita) (cfr. ibid.: I.c.). Alla luce di cio, «secondo questa considerazione allargata del-
la spiegazione, la comprensione perde qualunque diritto epistemologico specifico» (ibid.:
I.c.) e si riduce al risultato finale di una spiegazione efficace. Un processo si considera
“compreso” quando quest’ultima ha ricostruito interamente tutti i suoi passaggi interme-
di. Il valore della comprensione viene cosi ridotto — per Ricceur — alla dimensione mera-
mente didattico-didascalica, poiché riguarda la capacita di ripetere «I’intero processo di
tale ricostruzione e di insegnarlo a un altro, del quale si dira allora che ha compreso la
stessa cosa che gli ¢ stata spiegata» (ibid.: I.c.).

Se il Neopositivismo esclude la possibilita della comprensione ermeneutica nel proces-
so scientifico, Dilthey non nega 'uno o laltro dei due processi ma sostiene che vi sia una
dicotomia epistemologica fra Erkliren e Verstehen, tanto in termini metodologici quanto
in relazione alloggetto di studio. La comprensione si applica ai segni e alla significazione
(che ¢ poi il regno dello spirito), mentre la spiegazione si destina ai fatti del mondo natu-
rale. «Nella forma piu originale, il segno ¢ lespressione (Ausdruck), la messa-al-di-fuori,
lesternalizzazione di una vita psichica estranea, e la comprensione consiste nel cogliere
- nel “prendere-insieme” - la coesione, il Zusammenhang, che fa “tenere-insieme” confi-
gurazioni segniche globali» - commenta Ricceur a proposito del pensiero diltheyano, da
cui proviene lopposizione tra Naturwissenschaften e Geisteswissenschaften. Questo com-
prendere pud essere sincronico, quando per esempio si afferra lespressione di una fisiono-
mia, o diacronico, come nel cogliere la connessione di un’intera vita in una biografia. «Una
versione monca e facile da screditare» di tale pensiero — fa notare Ricoeur — & quella che
ha inteso mettere «l'accento sul movimento di empatia attraverso cui un secondo soggetto
si trasferisce in una vita psichica estranea per decifrare i segni nei quali si esteriorizza»
(ibid.: 65). Lermeneutica non si fonda su un mero atto d'immedesimazione: la compren-
sione & un processo epistemologico poiché implica una mediazione oggettiva. Quest’ulti-

terprete, nonché la circolarita ermeneutica che questi ultimi due interconnette. Se dunque la spiegazione risponde
alla domanda “perché?” in termini di cause e leggi, la comprensione risponde alla domanda “cosa significa?” in
termini di intenzioni e contesti.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 191

ma avviene mediante sistemi di segni, come le opere darte e la scrittura, che si stacca-
no dalla loro fonte (I'autore) acquisendo un’autonomia semantica. Si tratta del fenomeno
descritto da Hegel nel capitolo della Fenomenologia dello spirito dedicato alla dialettica
dellopera. Sulla base di cio, Dilthey giunge a un'ulteriore distinzione: quella tra compren-
dere, che ¢ «il momento immediato», e interpretare, che corrisponde invece al «<momento
mediato». Dilthey recupera e sistematizza le regole metodologiche prospettate da Schleier-
macher, facendo si che lermeneutica assurga come una disciplina di secondo grado, supe-
riore rispetto allesegesi. Di tali regole, Ricouer nomina la «coordinazione tra la filologia
(o grammatica) e la restituzione dell'intenzione dell’autore - l'articolazione tra la struttura
interna e il contesto esterno, il rapporto circolare tra il tutto e le parti — e il circolo piu
ampio tra la divinazione e i requisiti testuali» (ibid.: 66).

Dopo aver preso in esame i due approcci, Ricouer giunge allo snodo centrale del-
la sua riflessione che, rifiutando tanto la contrapposizione quanto la reciproca esclusio-
ne fra i due, vi oppone una «ermeneutica generale, definita dalla dialettica interna tra
spiegare e comprendere» (ibid.: I.c.). Vale a dire che I'ermeneutica ¢, secondo Ricceur, la
«messa in opera» del rapporto fra Erkldren e Verstehen (ibid.: 63). Di questa concezione,
egli individua due varianti: 'una - gadameriana e ricceuriana - ¢ una «ermeneutica a
dominante comprensiva»; I’altra — greimasiana - si articola in una «ermeneutica a domi-
nante esplicativa» (ibid.: 67). Nella prima, riassunta col motto ricceuriano «spiegare di
piu per comprendere meglio», la spiegazione ¢ Iintercessione obbligata della compren-
sione, per cui «il comprendere conserva la priorita e mantiene la spiegazione sul piano
delle mediazioni richieste ma secondarie»; la seconda implica un «rovesciamento meto-
dologico», che «attribuisca il primato alla spiegazione e releghi la comprensione sul pia-
no degli effetti di superficie» (ibid.: 63). Da questa «sinergia» tra Erkldren e Verstehen e
dal conflitto delle due interpretazioni (neopositivista e diltheyana) deriva la concezione
armonica di Ricceur. In essa viene recuperato il concetto di “unita della scienza”, giac-
ché tutte le scienze sono in grado di utilizzare la spiegazione «in diversi gradi e secondo
differenti modalita» e viene fatta salva I'intuizione di Dilthey relativa al rovesciamento
di priorita dei due approcci. Le Naturwissenschaften utilizzano la spiegazione empirico-
sperimentale, cui attribuiscono il primato della conoscenza: i fatti e i fenomeni vengono
prima spiegati e poi, di conseguenza, compresi. Le Geisteswissenschaften usufruiscono
invece della spiegazione semiotica per oggettivare la precomprensione delle azioni, delle
opere, dei testi.

Nel sostenere I'altra fondamentale tesi su cui si struttura l'intero saggio intitolato
Entre herméneutique et sémiotique — ossia difendendo la legittimita del mantenere distin-
te spiegazione e comprensione —, Ricouer prospetta tre esempi che si collocano su soglie
di complessita differenti: lazione, il racconto quotidiano e infine il racconto letterario.

Se un fatto risulta spiegabile individuando la causa fisica che lo determina, un primo
livello di complessita ¢ costituito dall’azione, la quale risulta invece mossa da un moti-
vo che puo avere il carattere della desiderabilita. Le risposte ai ‘perché?’ di fatti e azio-
ni includono, quindi, tanto degli antecedenti fisici quanto delle motivazioni soggettive.
Riluce allora con nitore la dialettica ricoeuriana tra Erkldren e Verstehen, ove s’intreccia-
no fecondamente oggettivita e soggettivita: «La spiegazione in termini di ‘ragione-di’ ¢ il
percorso obbligato della comprensione che mira a risalire dai risultati oggettivati dell’a-
zione alla sua origine nell’iniziativa dei soggetti agenti» (ibid.: 68). All'un tempo, la spie-

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



192 Francesca Marcone

gazione ¢ «lo sviluppo» di una comprensione che sola puo cogliere I'intenzione soggetti-
va originariamente inclusa nell’azione. Dell’azione si comprende dunque I’intenzionalita,
tramite una forma di spiegazione diversa dalla causalita che descrive un evento.

Ad un secondo livello si colloca il racconto quotidiano, il quale si costituisce come
«prima prova di significazione»: davanti a «fatti sparsi, comportamenti apparentemente
erratici, tracce mute, documenti indecifrabili», la comprensione avviene attraverso il «con-
figurare in maniera plausibile le circostanze, le intenzioni, gli interventi, le strategie dei
diversi agenti» (ibid.: 68). Si tratta di compiere una «ricostruzione comprensiva», prospet-
tando uno schema d’azione immaginativo che si distingue dall'azione stessa. Tuttavia, affin-
ché il modello prodotto nell'immaginazione risulti plausibile, «la comprensione richiede la
mediazione della spiegazione» (ibid.: 69) di cause ed effetti, agenti e motivazioni.

Con la terza soglia, quella del racconto letterario, si entra nel punto essenziale della
questione che — entre herméneutique et sémiotique — inerisce al rapporto tra il sogget-
to e la cultura (e, pertanto, anche alla sua Bildung), la quale ruota attorno ai concet-
ti di «intelligenza narrativa» (ibid.: 71) e «rifigurazione» (ibid.: 72). Secondo Ricceur, il
racconto letterario ¢ l'oggetto di una comprensione (ermeneutica) che, lungi dall’essere
meramente empatica, si costituisce come una precomprensione soggettiva (determina-
ta da un’intelligenza narrativa originaria), alla quale poi la spiegazione oggettiva (semi-
otica) delle relazioni intertestuali mira teleologicamente. E questa la ragione per cui
Ricceur attribuisce priorita alla comprensione piuttosto che alla spiegazione. Per soste-
nere tale tesi, muove dal prendere in analisi il rapporto tra oggettivita e soggettivita nel
testo scritto, che richiama il nesso tra letteratura e vita’. A tale proposito risulta possi-
bile parlare di un “distacco oggettivo” del testo, che avviene in primo luogo quando la
narrazione si separa dalla vita quotidiana dell’autore e viene offerta al dominio pubblico
tramite la scrittura, entrando cosi nella condizione di «letterarieta». Ad avere il primato
non ¢ qui l’attinenza della storia raccontata alla realta, bensi la rete di relazioni inter-
testuali che tale scritto intrattiene (con altri testi dello stesso autore o con modelli let-
terari sia coevi sia di epoche precedenti). Un secondo livello di distacco oggettivo si ha
con l'opera della critica letteraria e della Semiotica, dalle quali il testo viene analizzato
come un sistema di segni chiuso e oggettivo, svincolandolo dal suo rapporto col mondo
esterno. In questa fase, la spiegazione (’analisi strutturale) diventa prioritaria rispetto
alla comprensione.

Questa «modalita specificamente letteraria di comprensione» non possiede nulla di
catartico e si rivolge alla «configurazione» testuale, ossia alla sua «messa-in-intreccio»
che “tiene-insieme” gli eventi della trama. «Parlare di comprensione in questo caso non ¢
affatto evocare qualche divinazione attraverso cui la coscienza ricettrice si trasporterebbe
nella coscienza donatrice» e «non c’e bisogno di ricorrere a un vocabolario di coscienza
e di empatia» - commenta Ricceur in merito (ibid.: 70). Piuttosto, I'«intelligenza narrati-
va» consiste nella capacita intrinseca di attribuire senso a fatti sconnessi per mezzo della
costruzione di storie - tanto nella letteratura quanto nella vita. Tale intelligenza narra-
tiva si dimensiona su tre caratteristiche originarie dell'umano: a) la facolta di percepi-
re i fatti e le storie come «totalita temporali», ovvero non in quanto semplici sequenze
di eventi cronologici, ma quali unita in cui ogni singolo evento intesse una relazione

7 Sul rapporto tra formazione, soggettivita e letteratura si veda Madrussan (2015).

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 193

organica con il “tutto” del racconto; b) I'abilita di cogliere la «dialettica di concordanza
discordante» nell’intreccio, ossia la tensione tra «l’effetto integratore» (che apporta coe-
renza alla trama) e «effetto disintegratore» (esercitato dai rovesciamenti della sorte); ¢)
la «storicita», che ¢ poi la capacita di afferrare i legami d’«intertestualita», comprendendo
il rapporto tra «conformita» e «innovazione» (rispetto a canoni prestabiliti) all’interno
del contesto letterario tradizionale in cui il testo si colloca.

Alla luce di tali considerazioni ricceuriane — che si rivolgono qui preminentemente
alla letteratura — non sembra inane evidenziarne le assonanze con la riflessione sulla for-
mazione, 'educazione e I'istruzione culturale. Su questo snodo si radica, armonizzando-
si, il rapporto fra oggettivita e soggettiva della cultura. Lessere umano interpreta, con la
propria intelligenza narrativa, non soltanto 'intreccio delle storie che legge, bensi anche
la trama della propria vita. Sebbene la letteratura possa essere relegata in un «universo
distinto» e «chiuso», pur astraendosi dalla realta mantiene un legame con essa mediante
il principio aristotelico della mimesis praxeos. E quanto collega la letteratura alla peda-
gogia, giacché I'intelligenza narrativa puo, secondo Ricceur, essere «educata». Invero, «le
storie migliori — ricorda Ricoeur - non sono concepite per fare aumentare le possibilita
di intelligibilita da parte del lettore» (ibid.: 94), bensi per disorientarlo. L'intelligenza nar-
rativa ha la possibilita di «diventare un segno di alta cultura quando viene educata da
un’ampia elezione di opere narrative prodotte in tempi e luoghi innumerevoli» - com-
menta il filosofo. In tal senso, dal grado di educazione deriva il potere catartico delle
storie, consistendo esso «essenzialmente in una chiarificazione di queste stesse passioni
attraverso la comprensione intelligente dell’intreccio» (ibid.: 71). Questa ¢ la cultura, se
pedagogicamente intesa: una miglior comprensione - dell’essere umano, del mondo, di
Dio -, che ci educa affinché possiamo liberamente formarci.

Il nesso fra letteratura e realta si attua perché I'umana intelligenza narrativa non
possiede soltanto una facolta configurante, per la quale € in grado di strutturare creati-
vamente storie e di comprenderne ermeneuticamente la «messa-in-intreccio», ma possie-
de altresi la capacita di «rifigurazione» (ibid.: 72). Tale ¢ il punto decisivo nell’implicita
Filosofia dell’Educazione di Paul Ricceur - che non di rado si delinea anche come una
filosofia della formazione —. Lermeneutica si rivela in quanto cardine del processo for-
mativo: educare significa condurre al confronto con la pluralita dei significati, celati e
manifesti, nel mondo e nella storia. Listruzione non si esaurisce nella mera acquisizio-
ne di informazioni, ma assurge ad attivita critica e “decifratrice” della cultura, volta a
disvelarne i simboli, le metafore e le allegorie. Qui la narrazione - anche nel rapporto
ch’essa intesse con il racconto autobiografico — emerge dunque come il tessuto stesso del-
la Bildung: un’opera in cui ’essere umano porta a significazione gli eventi passati, pro-
gettandosi nel futuro attraverso un orizzonte di ideali, aspirazioni e valori etici. Coglien-
do la configurazione delle storie, il soggetto ¢ infatti in grado di ricontestualizzarne il
significato nella propria storia formativa. La narrazione, cosi, non rimane «chiusa» nella
pagina scritta, ma entra dentro il pensiero, il discorso e la vita di quel lettore che avvia,
per il suo tramite, nuovi processi formativi e trasformativi su se stesso. E tale il motivo
per cui lo stesso Ricceur definisce I'intelligenza narrativa come «vicina alla saggezza del-
la phronesis», in quanto «messa in opera dal discorso etico e politico» (ibid.: 53): poiché
da essa deriva tanto la facolta di comprendere e di generare la cultura, quanto la capacita
d’inverarla nella vita.

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



194 Francesca Marcone

Riferimenti bibliografici

A.AVV.,, Riceeur and Education, special issue of the Journal «Etudes Ricceuriennes /
Ricceur Studies», Vol. 14, n.2, 2023.

Acone G., Educazione, filosofia della, in Enciclopedia filosofica, vol. IV, Milano, Bompia-
ni, 2006, pp. 3239-3247.

Alici L. (ed.), Il paradosso dell’educatore. Tre testi di Paul Ricceur, Brescia, Morcelliana
Scholé, 2020.

Borello C. (ed.), Narratologia e didattica, Genova, Sagep, 1993.

Brennan E., Introduction, in «Etudes Ricceuriennes / Ricceur Studies», Vol 14, n.2, 2023,
pp. 4-6.

Ead., Paul Ricceur’s Philosophy of Education and its Relevance for our Scientific-Technolog-
ical Civilization, in «Etudes Ricceuriennes / Ricceur Studies», Vol 14, n.2, 2023, pp.
78-94.

Brezzi F., Ricceur, Paul, in Enciclopedia filosofica, vol. X, Milano, Bompiani, 2006, pp.
9714-15.

Cambi F., Il congegno del discorso pedagogico. Metateoria ermeneutica e modernita, Bolo-
gna, Clueb, 1986.

Id., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2000.

Id., Lautobiografia come metodo formativo, Roma-Bari, Laterza, 2005.

Id., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2008.

Cassirer E., Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Berlin, Bruno Cassirer, 1923-29.

Domenach L. - Domenach H., Les Murs Blancs, Paris, Grasset, 2021.

Dosse F., Paul Ricceur. Les sens d’une vie (1913-2005), Paris, La Découverte, 2008.

Id., Paul Ricceur. Un philosophe dans son siécle, Hauts-de-Seine, Armand Colin, 2012.

Eco U., Semiotica e filosofia del linguaggio, Milano, Bompiani, 1984.

Id., Trattato di semiotica generale, Milano, Bompiani, 1975.

Farinelli G., Leducazione come metafora della vita. Paul Ricceur: la filosofia e
Peducazione, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 2000.

Feyles M., Identita narrativa e memoria autobiografica: prospettive per un dialogo inter-
disciplinare, in Ciotti F., Morabito C. (ed.), La narrazione come incontro, Firenze,
Firenze University Press, 2022, pp. 129-139.

Foucault M., L’herméneutique du sujet, Paris, Gallimard, (1981-82), trad. it. di M. Ber-
tani, Lermeneutica del soggetto, Milano, Feltrinelli, 2003.

Gadamer H.-G., Wahrheit und Methode, Mohr, Tibingen (1960), trad. it. Veritd e meto-
do, Milano, Bompiani, 1983.

Gennari M., Pedagogia e Semiotica, Brescia, La Scuola, (1984), 19982

Id., Interpretare l'educazione. Pedagogia, semiotica, ermeneutica, Brescia, La Scuola,
(1992), 20032,

Id., Trattato di Pedagogia generale, Milano, Bompiani, 2006.

Id., L’Eidos del mondo, Milano, Bompiani, 2012.

Id., Tempo, interpretazione, racconto: Proust attraverso Ricceur, in Gennari M., L’Eidos del
mondo, Milano, Bompiani, 2012, pp. 254-59.

Gennari M. — Marcone F., Allegorie dell’infanzia, Genova, Il Melangolo, 2024.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



La Filosofia dell’Educazione in Paul Ricceur, tra Semiotica ed Ermeneutica 195

Gennari M. - Sola G., Logica, linguaggio e metodo in pedagogia, Genova, 11 Melangolo,
2016.

Greimas A.]. — Riceeur P., Tra semiotica ed ermeneutica, a cura di F. Marsciani, Roma,
Meltemi, 2000.

Jervolino D., Il cogito e 'ermeneutica. La questione del soggetto in Ricceur, Napoli, Pro-
caccini, (1984); Marietti, Genova, 1993.

Id., Ricceur. Une herméneutique de la condition humaine, Paris, Ellipses, (2002); trad. it.
Introduzione a Ricceur, Brescia, Morcelliana, 2003.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundrif§), Genova, I1 Melangolo, 2013.

Levrero P., Hans-Georg Gadamer. Per una ermeneusi della formazione umana, Roma,
Anicia, 2022.

Madrussan E., Education, subjectiviy, literature, in «Studi Sulla Formazione/Open
Journal of Education», 17(2), 2015, pp. 37-44.

Malavasi P., Limpegno ontologico della pedagogia. In dialogo con Paul Ricceur, Brescia, La
Scuola, 1998.

Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.

Martino P., Il duello e la gratitudine. Ripensare la relazione educativa attraverso l’er-
meneutica del sé e il parcours del riconoscimento di Paul Ricceur, in R. Pagano, A.
Schiedi (ed.), Identita, pluralita, diversita. 1l riconoscimento, ovvero l'essere per l'al-
tro, «Quaderni del Dipartimento Jonico», n. 13, 2020, pp. 186-195.

Mollo G., Aspetti pedagogici del pensiero di Paul Ricceur, in «Pedagogia e Vita», 5-6,
2009, pp.67-82.

Raynaud S., Semiotica, in Enciclopedia filosofica, Milano, Bompiani, 2006, pp. 10442-48.

Reagan Ch., Paul Ricceur: His Life and His Work, Chicago, Chicago University Press,
1996.

Ricceur P., Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philosophie du para-
doxe, Paris, Seuil, 1948.

Id., Histoire et Vérité, Paris, Seuil, 1955.

Id., De ’interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil, (1965), trad. it. di E. Renzi, Della
interpretazione. Saggio su Freud, Milano, Il Saggiatore, 1979

Id., Le Conflit des interprétations, Paris, Seuil, (1969), trad. it. di R. Balzarotti, F. Botturi
e G. Colombo, II conflitto delle interpretazioni, Milano, Jaca Book, 19772.

Id., La métaphore vive, Paris, Seuil, (1975), trad. it. La metafora viva. Dalla retorica alla
poetica per un linguaggio di rivelazione, Milano, Jaca Book, 19812

Id., Temps et récit, Paris, Seuil, 3 voll. (1983-85), tr. it. Tempo e racconto, Milano, Jaca
Book, 1986-1988, 3 voll.

Id., Lectures on Ideology and Utopia, New York, Columbia University Press, (1986), trad.
it. di G. Grampa e C. Ferrari, Conferenze su Ideologia e Utopia, Milano, Jaca Book,
1994.

Id., Du texte a l'action. Essais d’herméneutique II, Seuil, Paris, (1986), trad. it. di G.
Grampa, Dal testo all’azione. Saggi di ermeneutica, Milano, Jaca Book, 1989.

Id., Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990.

Id., La mémoire, I’histoire, 'oubli, Paris, Seuil, 2000.

Id., Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris, Stock, 2004.

Id., Ecrits et conferences 2. Herméneutique, ed. D. Frey — N. Stricker, Seuil, Paris (2010),

DOI: 10.36253/ssf-16773 | ISSN 2036-6981 (online)



196 Francesca Marcone

trad. it. a cura di V. Busacchi, Ermeneutica. Scritti e conferenze 2, Milano, Jaca
Book, 2023.

Ricceur P. - Dufrenne M., Karl Jaspers et la Philosophie de I'existence, Paris, Seuil, 1947.

Rossi O., Ricceur, Paul, in Enciclopedia pedagogica, a cura di M. Laeng, Brescia, La Scuo-
la, 1992, V vol., pp. 10021-26.

Sola G. et alii, Le tre filosofie: della formazione, dell’educazione, dell’istruzione, in «Pai-
deutika», n. 36, 2022, pp.95-114.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



