oren access Studi sulla Formazione: 28, 83-94, 2025-2
Q@ornaces DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)

Il c<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile.
Per una filosofia dell’educazione estetica

ELENA MADRUSSAN (0000-0002-4332-3542)

Professoressa ordinaria di Pedagogia generale e sociale - Universita degli Studi di Torino

Corresponding author: elena.madrussan@unito.it

Abstract. Taken from seemingly distant traditions and authors, “feeling for life”
and sensitive intelligence are understood as categories of the current subject-world
relationship. Both converge on the idea that the pauperisation of aesthetic experience
and unconscious adherence to the “luxury of thought” create a short circuit in the
processes of subjectivation that interrupts the exercise of thought as a practice of
cultural comprehension, participation in the world, and emancipation. This situation
invokes the philosophy of education as a search for the «unsaid» and the «unknown»
and as a reflective practice.

Keywords. Feeling for life - Sensitive intelligence — Philosophy of aesthetic education.

1. La filosofia dell’educazione alla ricerca dei non-detti e degli «insaputi»

A fronte di una filosofia dell’educazione che si muove lungo traiettorie complesse per
intercettare problemi e dinamismi sociali cruciali nel tempo presente, 'inventario delle
sue categorie interpretative sembra articolarsi sempre pill nel tentativo di cogliere cio che
maggiormente incide nella formazione delle personalita’. Lottica qui assunta, infatti, &
quella di una filosofia dell’educazione che sia «interrogativo, discussione critica sull’edu-
cazione» che sia «totale», «radicale» e «vitale», e non soltanto «corpus di conoscenze»?.
Se & vero che le cosiddette «sfide» della contemporaneita si moltiplicano con lo stesso rit-
mo sincopato che caratterizza la vita corrente (non diversamente da quella economico-
sociale e di cultura), dettando urgenze e dispensando «verita», ¢ a maggior ragione indif-
feribile fare capo a quei saperi che, invece, privilegiano la comprensione alla reazione

! Ricchezza di temi e di prospettive euristiche, in questo senso, sono state testimoniate recentemente da una pri-
ma ricognizione promossa dalla Rivista «Paideutika» nei due fascicoli (nn. 35 e 36) usciti nel 2022. Dedicati in
particolare alle trasformazioni nella contemporaneita, i due numeri hanno raccolto idee e individuato argomenti
da cui sono emerse alcune direzioni prevalenti, tra cui lesigenza di ripensare le abituali categorie filosofico-edu-
cative e le tradizioni teoriche consolidate, la riconfigurazione di modelli e ragioni dellepistemologia dominante,
l'urgenza di far tornare in primo piano l'istanza interrogante della filosofia delleducazione rispetto alle dimensio-
ni politico-sociali, del linguaggio, della percezione della realta, dellesperienza estetica.

2 A. Mariani, Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006, pp. 47-50, passim.

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



84 Elena Madrussan

efficace, la sosta riflessiva all’esecuzione conciliante, la messa alla prova alla soluzione. In
questa chiave, la filosofia dell’educazione non solo assume la funzione di un sapere criti-
co e critico-regolativo, ma viene contestualmente abitata da istanze emergenti dalla con-
cretezza materiale dei processi trasformativi®. Selezionare I'incidenza e isolare la cogenza
di tali istanze diventa, allora, essenziale per agire prontamente ma non dogmaticamente,
per generare operativita educative e formative capaci di trasformare la realta, oltre che
per rigenerare conoscenze complesse.

E nel solco di tali brevi considerazioni che prende corpo l'esigenza di affinare lo
sguardo, prendendosi il tempo della sottigliezza interpretativa, allo scopo non gia di smi-
nuzzare i problemi nelle loro manifestazioni particolari, ma di coglierne il senso com-
plessivo sotto la luce indagatrice di questioni non ancora emerse nella loro rilevanza. Di
qui la ricerca dei non-detti e degli «insaputi» che, lavorando al di sotto della crosta opaca
delle apparenze, restituiscono le ragioni profonde di una comprensione della realta rin-
novata per portarle alla riflessione comune®.

Un compito, questo, tanto piti radicale quanto piu sintendesse — come s’intende
in queste pagine — mettere a fuoco gli effetti sottili di alcuni dispositivi consolidati che
influenzano i processi di soggettivazione in maniera potente, raffinata e implicita al con-
tempo, logorando di fatto gli spazi di libera riflessione, le capacita di comprensione critica
e, quindi, di emancipazione intellettuale, sociale e culturale dei singoli e delle comunita.
In tal senso, se dal punto di vista degli effetti, non poche sono le letture critiche che rove-
sciano i paradigmi dominanti e che, di riflesso, invitano a riorientare lo sguardo di ricerca
sulle strutture che inconsapevolmente determinano le soggettivita, dal punto di vista di
queste ultime, si affina I'individuazione delle tracce di soggettivita che, provenienti da quel
medesimo contesto di conformazione delle mentalita, chiamano in causa direttamente il
ruolo delleducazione e della formazione. Cosi, rispetto, per esempio, all'urgenza di intra-
prendere quella che Bernard Stiegler ha recentemente chiamato la «battaglia dellintelli-

3 Un ulteriore utile strumento in questo senso, anche nei termini di un possibile interrogativo fondativo dei sape-
ri pedagogici in dialogo con quelli filosofici, ¢ il volume a cura di Furio Semerari dall'indicativo titolo: Che cosa
vale. Dell'istanza etica, Macerata, Quodlibet, 2017.

4 F. Cambi, Metateoria pedagogica, Bologna, Clueb, 2006; A. Mariani, La decostruzione in pedagogia, Roma,
Armando, 2009; A. Erbetta, Luoghi di crisi (1994), n.e. Luoghi di crisi. Educazione ed esistenza, Como-Pavia, Ibis,
2025; Id. (a cura di), Decostruire formando, Como-Pavia, Ibis, 2010; M. Conte, Il contrario della liberta. Parole e
figure delleducazione offesa, in E. Madrussan (a cura di), Crisi della cultura e coscienza pedagogica, Como-Pavia,
Ibis, 2019, pp. 113-126. A proposito di tali istanze interpretative sia concesso di resistere alla semplificazione che
corre libera tra le strade di certa ricerca pedagogica, la quale tende a liquidare le argomentazioni del decostruire
con l'idea che queste restino arroccate nell'analisi dei retroscena e che poco offrano, per questo, all’ulteriorita e
alle conseguenze che essi stessi richiedono. Basti dire, nel breve spazio di una nota, che, da un lato, far emergere
i nascosti implica gia il riposizionamento dello sguardo su diverse prospettive, segnando, cosi, una ricodificazio-
ne del problema stesso lungo piste d’indagine che richiedono argomentazioni e metodi rinnovati e, dall’altro lato,
che Tofferta di metodi e operativita coerenti con tali prospettive sono ben presenti nei testi che di quelle prospet-
tive si occupano. Del resto, non sara inutile segnalare che troppo spesso le istanze che intenderebbero superare
lesigenza di ripensamento radicale delle pratiche decostruttive, a ben vedere, finiscono per riproporre metodi e
tecniche gia pienamente operativi negli assetti correnti, accomodatisi nel tempo nell’adesione alle istanze peda-
gogiche dominanti. Tanto da poter intravedere una irrisolvibile ma certo non nuova contraddizione di fondo:
alla dichiarata urgenza del superamento saccompagna, di fatto, un ripiegamento nell’abitudine interpretativa.
Sull’«insaputo» come categoria del quotidiano mutuata da De Certeau, oltre che al suo Linvenzione del quoti-
diano (1990, trad. it. Roma, Edizioni Lavoro, 2012), si rinvia a D. Zoletto, Lo spazio di intervento pedagogico di
Michel De Certeau, in «Paideutika», Logiche di dominio, n. 15, anno XIII, 2012, pp. 59-74 e a E. Madrussan, For-
mazione e musica. Lineffabile significante nel quotidiano giovanile, Milano, Mimesis, 2021.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Il «<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile 85

genza per la maggiorita» — la maggiorita etico-responsabile di prestito kantiano, che rende
il singolo parte sociale attiva — contro «la distruzione dellapparato psichico giovanile»,
si affianca una concezione della soggettivita per la quale conquistare la liberta del pensie-
ro necessita di un apprendistato che sia, insieme, di critica e di cura di sé. Di qui, allora,
lidea di una relazione educativa ripensata «sempre di nuovo» come un «accompagnare al
farsi da sé»5, dove una parte significativa di quest’ultimo aspetto riguarda il rapporto tra
l'io, la sua autorappresentazione situata e lesperienza estetica.

2, La perdita del sensibile e il lusso del pensiero

Per Stiegler uno degli effetti collaterali pit evidenti dell'«epoca iperindustriale» nella
quale ci troviamo ¢ una vera e propria «catastrofe del sensibile». Infatti, dal punto di vista
della relazione soggetto-oggetto, se la costruzione dei significati simbolici viene indebolita
dalleliminazione della «sapidita» dellesperienza (nonché del sapere che essa veicola)?, allo-
ra a perdersi e anche 'appeal generativo di senso degli oggetti culturali. Dove la costruzio-
ne del simbolico porterebbe a esiti di risignificazione incalcolabili e imprevedibili, la sua
inconsistenza in termini di appello alla sensibilita individuale finisce per logorare le capa-
cita stesse di immaginare, creare, correlare, rovesciare. Dal punto di vista dellesercizio del-
le capacita soggettive, osservazione, attenzione, elaborazione, immaginazione e riflessione
vengono «interrotte» — e corrose — fin dall'inizio, espropriando lesperienza percettiva della
sua componente di sensibilita individuale e orientando quest’ultima a un consumo despe-
rienza volto al «non-sapere»®. In estrema sintesi, il combinato tra la «perdita di individua-
zione estetica» e la «perdita di sensibilitar, risultante dallimpossibilita per i singoli di par-
tecipare allelaborazione di senso dellesperienza percettiva, ha finito per portare allattuale
«miseria simbolica»’.

5 B. Stiegler, Prendersi cura. Della gioventii e delle generazioni (2008), trad. it. Napoli-Salerno, Orthotes, 2014. Per
una esplorazione dei motivi pedagogici stiegleriani si rinvia a: AA.VV., Bernard Stiegler. Per una farmacologia
della tecnica, in «aut aut», n. 371, 2016; Joff P. N. Bradley, David Kennedy , On the organology of utopia: Stiegler’s
contribution to the philosophy of education, in «Educational Philosophy and Theory», n. 52/4, 2019, pp. 420-432;
G. Bufalino, Anthropos e Techne: la “battaglia dell'intelligenza” e la prospettiva del pharmakon nella pedagogia di
Bernard Stiegler, in «Education Sciences & Society», n. 1/2020, pp. 446-451; AA.VV., Stiegler as philosopher of
education, in «Educational Philosophy and Theory», n. 4/52, 2020; E. Madrussan, “Miseria simbolica” e “ascolto
sensibile”. Musica e pratica dell’intelligenza attraverso Bernard Stiegler, in «Studium Educationis», n. 1/26, 2025,
pp. 43-51. Tra le molte altre fonti critiche disponibili nel panorama contemporaneo rispetto alleducazione impli-
cita e al depotenziamento delle capacita relazionali e riflessive, Bernard Stiegler ¢ assunto qui come interlocutore
privilegiato per aver sollevato la questione della «battaglia dell'intelligenza» quale snodo cruciale di attenzione
pedagogica. Uno snodo, questo, che pare essere particolarmente rilevante non solo rispetto allimpoverimento
dell'apparato percettivo e cognitivo delle soggettivita ma soprattutto per la contestuale perdita di possibilita sul
piano dell'acquisizione di modalita riflessive autonome.

6 A. Mariani, La relazione educativa tra scienze umane e societda democratica avanzata, in Id. (a cura di), La rela-
zione educativa, Roma, Carocci, 2021, pp. 18-22.

7 Ibid., pp. 79-82.

8 Scrive a tal proposito Stiegler: «la calcolabilita é stata messa al servizio di una automatizzazione il cui scopo &
precisamente corto-circuitare ogni intervento di saper-fare di saper-vivere, tanto dalla parte dei produttori quanto
dei consumatori, vale a dire di eliminare ogni partecipazione e distruggere, snaturandolo, il circuito esclamativo,
ossia il desiderio stesso, e in particolare attraverso i dispositivi interattivi che permettono di formalizzare e di
particolarizzare le singolarita». Ibid., p. 78.

°B. Stiegler, La miseria simbolica. 2. La catastrofe del sensibile (2005), trad. it. Milano, Meltemi, 2022, p. 51.

DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)



86 Elena Madrussan

A farne le spese sarebbero, in particolare, le giovani generazioni, le quali, trasforma-
te in mercato, nella proliferazione degli oggetti di consumo, non solo non trovano l'occa-
sione di un’interiorizzazione consapevole e semanticamente aperta, ma vedono spezzato
il circuito di interiorizzazione-esteriorizzazione dei significati. Il primo polo - quello di
introiezione del prodotto culturale - si sviluppa in maniera abnorme a scapito del secon-
do, negato dall’espropriazione della conoscenza tecnica e simbolica necessaria all’esterio-
rizzazione di un significato rielaborato, inedito e partecipato. Il punto, tuttavia, secondo
il pensatore francese, non sta nella (pur feroce) critica alle tecnologie digitali, quanto nel
considerarne I'imprescindibile valenza di pharmakon, derridianamente inteso come cura
e come veleno. La sua «organologia» e la sua filosofia dell’educazione prendono le mosse
proprio dall’esame dell’imprescindibile tecnologico sul quale lavorare per convertirne la
(per lo pitt ingannevole) funzione d’uso nella possibile riappropriazione intelligente.

In questo contesto, non a caso, 'interruzione delle capacita di risignificazione dell’e-
sperienza estetica, cioé «la perdita di partecipazione alla produzione di simboli»? e il
completo assorbimento del soggetto nella figura del consumatore, & legata, sostiene Stie-
gler, «a un deficit di sapere, passato alle macchine. Ma qui non si tratta pitl di saper-fare
nel senso di cio che costituisce i mestieri, ma di saper-vivere nel senso di cid che costitui-
sce le esistenze»'!. La perdita del «saper vivere», della sapienza della vita che si costruisce
anche grazie a educazione e formazione, equivale allora alla perdita delle possibilita —
chiamate dall’autore «esclamative» — che restituiscono alla dimensione collettiva il «con-
tro-dono» del simbolico. Cosi I’esperienza estetica, caratterizzata dalla circolarita simbo-
lico-relazionale di un «sentire» che diventa «far sentire», ¢ insieme percettiva e cognitiva,
materiale e immaginativa, corporea e intellettuale.

Con le lenti di Paul Valéry, a essere interrotta sarebbe dunque la possibilita della poiesi,
del pensiero che si prolunga nella mano - il fare e saper-fare -, della funzione del ri-fare
come ridefinizione del senso'?. Contenuto nello spazio angusto di un «fuori» sociale che
si offre come «spettacolo del mondo» al quale assistere impotenti e dove spesso persino i
confini tra realta e finzione si confondono, il soggetto finisce per smarrire lo stesso telos
della propria esistenza, non avendo a disposizione un mondo da ri-pensare e in cui agire.

Eppure, con le parole di Stiegler, «le istituzioni come la scuola furono destinate
proprio alla costituzione di queste possibilita noetiche: esse formavano e istituivano
un circuito simbolico che oggi ¢ corto-circuitato dall’economia libidica iperindustria-
le, teatro della perdita della partecipazione e della perdita di individuazione psichica e
collettiva»'®. Da qui, tuttavia, anche l'orizzonte (impegnativo) di una ripartenza per il
recupero delle possibilita esclamative. Ma per poter ricomprendere in questa prospet-
tiva la natura propositiva della farmacologia stiegleriana occorre sostare ulteriormen-
te sull’inceppamento delle possibilita dell’intelligenza nell’esperienza estetica. Difficile,
infatti, non vedere come solo nell’analisi approfondita di simile inceppamento sia — forse
- possibile individuare il grimaldello sul quale intervenire pedagogicamente.

0B, Stiegler, La miseria simbolica. 1. Lepoca iperindustriale (2004), trad. it. Milano, Meltemi, 2021, p. 38.

! B. Stiegler, La miseria simbolica. 2, cit., p. 51.

12E. Madrussan, «Che cosa pud un uomo?» in Id., Le pagine e la vita, Torino, Tirrenia Stampatori, 2008, pp. 123-
148; A. Gobbi, Linatteso margine pedagogico. La parola poetica e la riforma dello sguardo in Paul Valéry, Como-
Pavia, Ibis, 2022.

3 Ibid., p. 53.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Il «<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile 87

E nell’avviso di chi scrive che la correlazione tra percezione e riflessione non si com-
prenda né soltanto né prevalentemente alla luce dei deficit attentivi incorporati incon-
sapevolmente dai soggetti, ma che essa sia descritta, prima ancora, da cio che caratte-
rizza la complessiva esperienza del mondo come esperienza sensibile. Se non altro
perché dove I'incidenza delle inibizioni neurologiche assume una funzione di «marca-
tore» — per dir cosi — delle trasformazioni cognitive', I'incidenza delle inibizioni este-
tiche assume la funzione di «marcatore» politico-culturale e, pertanto, sociale. Cio
che si perde quando si contrae la possibilita di esperire esteticamente & la possibilita
di esercizio dell’intelligenza, di quella sensibile come di quella cognitiva. Pertanto,
l'esperienza sensibile nel quotidiano risulta un’attivita tanto fondamentale per i processi
di soggettivazione quanto marginale per visibilita degli effetti socio-culturali che di fat-
to produce. In questo quadro, scostare lo sguardo dall’esperienza estetica del quotidia-
no, magari per assecondare un retaggio interpretativo pregiudizialmente circoscritto agli
spazi simbolici dell’arte e del loro giudizio, significa mancare un bersaglio a tal punto
rilevante da aver da tempo - e non a caso —mobilitato ingenti investimenti.

Proprio della rilevanza dell’esperienza sensibile nella varieta delle sue fenomenologie
e nell’'unita del suo divenire materia di riflessione, s’era avveduto Fulvio Papi, quando,
nel 2006, dava alle stampe I lusso e la catastrofe. Nel testo, il lusso del pensiero ¢ assunto
come involontaria abitudine rassicurante, per la quale le strutture interpretative radicate
nella consuetudine finiscono per confinarsi in «un lusso privo di qualsiasi potere, simile
ai tetti d’oro delle ville dei ricchi romani che non costituivano affatto una capitalizza-
zione produttiva»'®. Un’abitudine del pensiero priva di potere alla cui inerzia siamo tutti
legati e che, per giunta, inibisce la comprensione delle trasformazioni della realta e fini-
sce anche per depotenziare il riflettere inteso invece come apertura all’inedito. Conte-
stualmente, al polo opposto della diade e a proposito delle trasformazioni della realta,
sta la «catastrofe». Essa, che «non & una, né una previsione, e nemmeno un destino», &
colta quale «modo in cui ha preso forma il nostro mondo» nel corso lungo della storia
dell’Occidente e, pitt recentemente, nelle sue manifestazioni di negazione dell’alterita e
d’«insostenibilita da parte del pianeta della forma di sviluppo economico e della prevedi-
bile scarsita di risorse necessarie al suo incremento»®.

Nell’impossibile incontro dei due poli in esame, la filosofia dell’educazione e le prassi
educative e formative sono ben lontane dall’assumere una funzione riparatrice risoluti-
va. Tuttavia, dove 'educazione alla riflessivita assuma la forma del distanziamento inten-
zionale dall’ideologia del proprio pensiero, le prassi educative e formative realizzerebbe-
ro lesercizio etico-critico della propria partecipazione al mondo. In altre parole, fino a
quando resta impossibile esperire il sensibile come spazio di relazione reale e simbolica
con laltro, resta anche impossibile creare, immaginare, pensare I'impensato.

Ben consapevole che «oggi le microtecnologie del quotidiano tendono a diventare
elementi che si incorporano nella vita stessa nei suoi aspetti comunicativi dove altera-
no le relazioni tradizionali spazio-temporali» con «effetto su tutto I'arco della percezio-
ne dell’alterita», Papi sottolinea che «nella nostra normalita si ¢ annidato il sospetto di

4 Anche in continuita con gli studi stiegleriani, si rinvia, in questo senso, a N. K. Hayles, Limpensato. Teoria del-
la cognizione naturale (2017), trad. it. Firenze, effequ, 2021.

I5E. Papi, II lusso e la catastrofe, Como-Pavia, Ibis, 2006, p. 14.

16 Ibid., pp. 11-22, passim.

DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)



88 Elena Madrussan

una catastrofe», di «un malessere che, a contatto con l'esperienza normale, non deside-
ra nemmeno essere ricondotto a una diagnosi»'’. Cosi, l'assottigliamento delle possibili-
ta di conoscenza personale — intesa, appunto, come distanziamento da sé e differimento
dell’atteggiamento spontaneo attraverso una partecipazione all’esperienza sensibile diffe-
rente da quella dominante - si configura ora come una risorsa reale di riappropriazione
del pensiero: «se le cose stanno cosi, diviene molto importante avere chiaro quali possono
essere le linee di resistenza»'®, cioé occorre «scegliersi la propria linea di resistenza»". Ed
¢ appunto di tale «resistenza» che dovrebbero farsi carico gli educatori.

Cosi, se, a proposito dei non-detti e degli «insaputi», nessuna filosofia dell’educazio-
ne puod mai abbandonarsi al lusso del pensiero, essa dovra partire dalla «miseria simboli-
ca» e dal «sospetto di catastrofe» per riconquistare possibilita di senso e di partecipazio-
ne libera alla vita collettiva. A farsi largo ¢ allora la prospettiva di individuare in quelle
forme del sapere non-saputo o, se si preferisce, dell’esperienza pre-razionale, che, una
volta «viste» — nel senso di Valéry -, ossia lasciate emergere all’esame della razionalita, si
fanno materia viva di lavoro educativo.

3. Il <sentimento della vita» come parametro interpretativo

E nel campo vasto e in gran parte imprendibile della «nostra normalita» che ten-
tiamo, dunque, di avventurarci. Certo senza alcuna pretesa di poterne decifrare - nem-
meno parzialmente - la forza entropica, eppure nella convinzione che li sannidi qual-
che presupposto pur afferrabile come parametro interpretativo. Il motivo consiste
nell’idea che la «normalita», la percezione del quotidiano, rischi sempre di diventare
«pregiudizio»®’, fino a spingere le sue propaggini d’inconsapevolezza nei territori in cui
le egemonie del comune sentire si feticizzano nel giudizio sul mondo e sul proprio posto
nel mondo. Un territorio, dunque, tanto fecondo quanto rilevante per la riflessione e per
Pintervento pedagogici.

Una delle concrete manifestazioni di tale sentire che qui cominciamo a esplorare ¢
quella che lo stesso Papi, con felice intuizione, ha chiamato il «sentimento della vita».
Con quest’espressione — per chi scrive ampiamente evocativa del pensiero simmelia-
no?! - s’intende il sentire che «appartiene ad ogni essere umano ed é qualcosa di molto
pit complesso sia rispetto al credere comunemente inteso che a una concezione delle
emozioni che, in una analisi approfondita, si dovrebbero mostrare condizionate proprio
dal “sentimento della vita”?2. Tale sentimento si forma in maniera piuttosto oscura, ma

17 Ibid., pp. 74 e 79-80, passim.

18 Ibidem.

19 Ibid., p. 157.

20 Sul «pregiudizio della normalita» si veda Ivi, pp. 67-80.

21 Dei quattro capitoli che costituiscono I'Intuizione della vita di Simmel, ci si riferisce qui in particolare al quarto
- La legge individuale -, in cui il filosofo e sociologo tedesco congiunge il sentimento morale alle azioni indivi-
duali, rintracciando nelle «risonanze» tra passato, presente e futuro il modo soggettivo di «sentire la vita». Cfr.
G. Simmel, Intuizione della vita (1918), trad. it. Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1997, pp. 123-194. Per gli
aspetti pedagogici del pensiero simmeliano si rinvia a G. Simmel, Leducazione in quanto vita, Torino, il Segnali-
bro, 1995.

22F Papi, Il lusso e la catastrofe, cit., p. 57. Non stupira il prestito dal pensiero di Papi, vista la sua lunga e fertile
frequentazione dei problemi educativi. Per uno sguardo mirato su questi si rinvia, in particolare, a: Educazione,

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Il «<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile 89

¢ certamente determinato dalla relazione io-mondo data dall’appartenenza a un certo
contesto storico e sociale, nonché dalle interiorizzazioni implicite veicolate dall’educazio-
ne formale e da quella informale. Tuttavia, non & determinato né soltanto dai sedimen-
ti che queste lasciano nell’identita individuale, né dalla loro rielaborazione razionale, la
quale, piuttosto, ¢ influenzata da tale sentire. Il piano d’incontro io-mondo che lo genera
e lo trasforma costantemente ¢ il piano dell’esperienza. Cio significa che la forma parti-
colare d’incontro sensibile tra soggetto e mondo che chiamiamo «sentimento della vita»
¢ qualcosa che av-viene (viene al soggetto) prima della sua elaborazione (e messa in for-
ma razionale) da parte della coscienza, in quel tipo di relazione originaria che, pur non
essendo colta dalla sequenza logico-razionale del pensare, ne struttura I'incedere perché
lo «colora» secondo un certo modo-di-sentire-la-vita. La coscienza intenzionale potra
certo ridefinire gli esiti e le prospettive di questo sentire, potra anche affermare l'esisten-
za di tale sentire, ma non potra persuadere il sentire stesso con alcuna argomentazione
formale. Tanto che il sentimento della vita, nelle parole di Papi, descrive il transito tra un
soggetto particolare e il «suo» mondo, consistendo nella «relazione che c’¢ sempre tra la
percezione di sé nel mondo [...] e le varie dimensioni mondane»®.

Distinto, dunque, dalla coscienza, il sentimento della vita «assomiglia a un gia-
cimento plurale dal quale si possono ricavare materiali differenti, ¢ una risorsa che a
livello della personalita puod provocare esiti anche contrastanti se esaminati a livello di
un giudizio razionale»**. Con cio, nel segno anche della pluralita delle esperienze che
ne arricchiscono le nuances, «il soggetto percepisce un sentimento di sé che lo identifica
emotivamente nel mondo: interessi, ansie, supposizioni, timori, desiderio di sicurezza»®.
Assimilabile a quell’esigenza di continuita che, pedagogicamente, conosciamo quale
caratteristica del desiderio identitario complementare al cambiamento, il sentimento del-
la vita & «<modo d’essere relativamente costante entro margini limitati di tempo»*. Senza
dubbio, I'educazione ha un ruolo rilevante nei processi d’interiorizzazione della «figura
d’uomo» generata dalla contingenza storico-culturale, come pure nella sua qualificazio-
ne in quanto attendibile, buona, giusta o, semplicemente, inesorabile. Eppure, proprio
per questo, 'importanza di rendere effettiva, da parte di chi educa, la realizzazione di
alternative al gia-dato e al gia-definito e dei suoi significati, rimane una istanza impre-
scindibile all'emancipazione del soggetto. Cio anche quando i condizionamenti - sempre
pit forti, come dimostra Stiegler — dell’educazione informale e di un’educazione formale
acritica e rassegnata, logorano i margini d’azione intenzionale in tale direzione. Tant’e
vero che Stiegler insiste particolarmente sulla necessita di un cambio radicale delle poli-
tiche educative, mentre Papi offre alla filosofia dell’educazione e alle sue pratiche I'appro-
do pitt immediato di un campo operativo.

Proveniente dalle «qualita contingenti» del mondo?¥, il sentimento della vita si spor-
ge nella figura della personalita che presenzia le situazioni storico-esistenziali del singolo.

Milano, Isedi, 1978 (poi ripubblicato con il titolo Sulleducazione, Milano, Ghibli, 2001); Leducazione imperfet-
ta. Considerazioni filosofiche sul presente pedagogico, Como-Pavia, Ibis, 2016; La sapienza moderna, Como-Pavia,
Ibis, 2020.

23 E Papi, Il lusso e la catastrofe, cit., pp. 59-60.

2 Ibid., p. 66.

% Ibidem.

% Ibid., p. 59.

7 Ibid., p. 67.

DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)



90 Elena Madrussan

In quelle simmerge e si rigenera costantemente. Pre-politico, pre-morale e pre-razionale,
esso influenza tutti e tre i piani, conferendo alla propria presenza pubblica i contorni della
personalita soggettiva e delle sue azioni. Questo disporsi interiore, assorbendo la visione
e i dettati del proprio tempo, incorpora la «figura d'uomo che prevale in una determinata
congiuntura»?®. Ma il «sentire sé» come parte di una congiuntura non satura necessa-
riamente il sentimento della vita, né assimila necessariamente l'autorappresentazione
soggettiva a quella determinata figura d'uomo, la quale corrisponde sostanzialmente a un
«tipo ideale»®. Piuttosto, il «sentire sé» «viene affetto da condizioni del mondo alle quali
cerca di dare una risposta che equilibri le sue possibilita di vita»*.

In questa chiave, é dal sentimento della vita — e non (solo) dalle (in)capacita attentive
- che dipendono le valutazioni non ancora formalizzate dalla razionalita circa «la sicurezza
o linsicurezza del vivere, l'aspettativa di gioia o il timore di dolori, una valutazione forte, in
una autoconfessione non verbalizzata, del nostro destino nel mondo, e quindi 'immagine
di cio che ¢ alla nostra portata e di cid che non raggiungeremo mai»’!. Tanto che «a pro-
vocare la consonanza con in nostro sentimento della vita non sono solo i propositi e le
finalita che esso enuncia, ma soprattutto quello che crediamo sia la radice sentimentale
profonda, il suo sentire la vita, che ispira questi scopi»*’. Questa, semmai, la «radura» del
possibile educativo e formativo che spetta alleducatore frequentare e mostrare.

Sicché, l'esigenza di continuita della propria personalita, unita al desiderio di coe-
renza con la forma del mondo in cui il soggetto ¢ situato, finiscono per generare una
domanda pedagogica tutta da esplorare: quanto e come il sentimento della vita condi-
ziona l'attenzione, 'affezione (affektion) al sapere e alla conoscenza complessa, i desideri
d’intersoggettivita e la coltivazione della relativa esperienza?

Collocabile in medio tra esperienza sensibile del mondo e rappresentazione di sé
come soggetto situato, il sentimento della vita, una volta posto sotto i riflettori dell’esser
pensato, si offre come spazio autoformativo. Non tanto per comprenderne razionalmen-
te processi di formazione, influenze, punti di rottura, quanto per utilizzarlo come para-
metro di distanziamento da sé, per coltivare I'intelligenza di una riflessivita che sfugga
alle cornici regolabili del comune sentire. Il «sentire la vita», infatti, non pud mai esse-
re completamente preordinato, nemmeno quando esso sia — come & - caratterizzato dal
«sospetto di catastrofe collettiva»®®. E cid almeno per due ragioni.

La prima: insicurezza, timori, dolori generati dal sospetto della catastrofe, quand’an-
che siano convogliati nell’autodifesa dalle insidie del mondo, nella delega o nell’evasione,
non riescono tuttavia a pacificarsi del tutto, restando comunque attivo il senso di una
differenza del proprium rispetto al «tipo ideale» della «figura d'uomo» dominante. Deno-
miniamo questo primo motivo il «residuo soggettivo».

La seconda ragione per la quale il sentimento della vita non puo essere controllato
del tutto e che il «lusso» del pensiero, ossia I'inerzia dell’intelligenza che aderisce all’a-
bitudine, lascia insoddisfatta proprio I'intelligenza sensibile, la quale avverte il «pregiu-

28 Ibid., p. 68.
® Ibid., p. 69.
3 Ibidem.

31 Ibid., p. 60.
32 Ibid., p. 62.
3 Ibid., p. 75.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Il «<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile 91

dizio della normalita» come una potenziale insidia, restando inalterato il dubbio che
gli esiti di tale perenne adesione possano portare a insufficienze, ritardi, incomprensio-
ni, fallimenti. Il sentimento della vita, piuttosto, patisce la nostalgia per una normalita
impossibile, cercando di attrezzare la propria parzialita a una presenza nel mondo piu
partecipata. Denominiamo questo secondo motivo il «riscatto dell’intelligenza sensibile».

Emergono da queste considerazioni alcune funzioni di rilievo per loperativita educa-
tiva e autoformativa. Si tratta, infatti, di mettere in questione - sia nel senso di interroga-
re dal punto di vista della ricerca filosofico-educativa sia nel senso di sottoporre al vaglio
dell'intelligenza soggettiva nellambito delle prassi pedagogiche — gli intravvedimenti del
sentimento della vita, ossia cio che esso filtra come mancanze o insufficienze del sensibi-
le. Fatto emergere dalla silenziosa presenza nel sottotraccia dell'interiorita, il sentimento
della vita puo diventare occasione di riconquista di unesperienza sensibile pit piena e di
un esercizio dell'intelligenza razionale piu libero. Il residuo soggettivo chiede allora di tro-
vare posto nella presa di coscienza, di diventare pensato da intuito che era, o, per dirla in
termini fenomenologici, di transitare dall’«affezione» alla «riflessione questionante»®*. Solo
nellemersione dall’«insaputo» della coscienza alla presa di coscienza, l'intelligenza sensibi-
le potra trovare il suo effettivo e non casuale riscatto, diventando risorsa concreta di risi-
gnificazione e di esteriorizzazione di un pensiero simbolico differente.

Ma tale possibilita, sempre parziale e comunque marginale per la natura stessa del
sentimento della vita, sussiste solo a condizione che 'interruzione dei processi d’impo-
verimento dell’intelligenza e di immiserimento del sensibile diventino per chi educa la
scelta della propria «linea di resistenza». Quanto alla direzione educativa e formativa,
alla luce di quanto considerato finora, essa non potra essere quella, astratta e «lussuosa»
della costruzione di un sentimento della vita felice. Nemmeno quella di un sentimento
della vita sereno. Per quanto inquieto, invece, il sentimento della vita coltivabile realmen-
te nel tempo in cui viviamo potra essere — come conviene con impressionante conver-
genza con I'idea di Papi lo stesso Stiegler nella recentissima traduzione del suo Della far-
macologia — quello dell’opposizione alla «perdita del sentimento d’esistere» con «cio che
fa si che la vita valga la pena di essere vissuta»®.

4. Sull’esercizio dell'intelligenza come pratica autoformativa

Il campo proprio della filosofia dell’educazione e delle sue pratiche autoformative
puo configurarsi come il campo delimitato dall’esercizio. Considerato nella sua etimolo-
gia, lesercizio ¢ ascesi (askesis) e il suo svolgersi ha a che vedere con il fare. Lesercizio,
quindi, € un fare, il quale, nel momento stesso del suo svolgersi, impegna chi lo compie

34 Sulla «presa di coscienza» come lavoro educativo si veda E. Madrussan, La presa di coscienza come “risveglio”
etico-conoscitivo. Tre chiavi di volta fenomenologiche per la formazione sociale dell’io, in «Rassegna di pedagogia»,
nn. 1-4/LXXXII, 2024, pp. 213-230.

3> Nel volume il pharmakon - la cura tra le generazioni - & assunto come «oggetto transizionale» per una «nuova
critica della coscienza». A proposito della perdita della possibilita di sentire e di riflettere, il rischio piti marcato
posto dalle «circostanze attuali» ¢ che «lente che noi stessi sempre siamo» — il Dasein heideggeriano nel testo
stiegleriano, che si manifesta, per chi scrive, nel sentimento della vita di Papi — «sarebbe messo in questione da
un’impossibilita di questionare fin dal primo fremito di ogni questione, purché essa questioni veramente». Sicché
la posta in gioco, dell'umano e del pedagogico, risulta particolarmente urgente. B. Stiegler, Della farmacologia.
Cio che fa si che la vita valga la pena di essere vissuta (2010), Napoli, Orthotes, 2025, pp. 56 e 182-185, passim.

DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)



92 Elena Madrussan

nel gesto di un superamento del fare stesso. Nel renderlo un topos per la pratica dell’epo-
ché, Enzo Paci ne restituiva il senso descrivendolo come «un’operazione nella quale si &
impegnati» e in cui il soggetto «matura se stesso» per passare dalla condizione di essere
«perduto nel mondo» alla condizione di perdita (della usuale visione) del mondo per una
sua «riconquista» attraverso la presa di coscienza®. Lesercizio (e l'esercitarsi) pud dun-
que essere concepito — pedagogicamente — come una prassi grazie alla quale passare da
una condizione d’inconsapevolezza a una di consapevolezza, da una condizione di subal-
ternita inconsapevole a una condizione di potenziale liberta. Lesercizio diventa, in que-
sto senso, pratica dell’intelligenza: una pratica in cui l'intelligenza soggettiva si esercita a
riprendere se stessa, non sul piano dell’affermazione ma sul piano dell’azione.

Lascesi, non a caso, nel suo senso filosofico, corrisponde all’elevamento della cono-
scenza di sé, dove questa, prima di avere a che fare con le disposizioni del carattere, ha
a che fare con la consapevolezza di limiti e possibilita soggettivi. Il cambiamento della
personalita riguarda soprattutto questo aspetto. E tale «cambiamento di stato» — avrebbe
detto Aldo Gargani - che ¢ la «comprensione» di qualcosa - I’istante in cui l'intelligenza
afferra il senso e, scoprendo I’inatteso, cambia prospettiva — corrisponde, per 'appunto,
al momento in cui la pratica dell’esperienza sensibile puo trovare nuove forme, prima
inibite dallo «psicopotere» delle tecnologie.

Ma quale esercizio puo mettere in condizione il «sentimento della vita» di accorgersi di
se stesso, passando dal piano del sentito non-detto al piano della consapevolezza dicibile?

Seppure non sintenda - che sarebbe inutile, oltre che fuorviante — descrivere il senti-
mento della vita, ma coglierlo come leva critica per sfidare il limite soggettivo in quanto non-
ancora saputo, occorrera interrogare quelle forme di sapere che si pongono ai margini delle-
sperienza stessa e che, proprio grazie alla loro posizione laterale, possono fungere da puntelli
per il risveglio dell'intelligenza e, contestualmente, sfuggire alle maglie del gia-saputo.

Se a dominare il sentimento della vita ¢ il sospetto della catastrofe (in quanto tratto
costitutivo del nostro tempo), e se a fargli da contraltare psicotecnologico (capace di cor-
tocircuitare tale sentimento) sono i dispositivi dellevasione e della cessione del senso di
responsabilita, opporre una zeppa alla contrazione del sensibile significa allora allargare lo
spazio-tempo della semantica inversa. Per esempio, esercitare I'imprevedibile e 'incompiu-
to, che saccordano al sentimento della vita ma non alla riduzione dell'attenzione delle psi-
cotecnologie, significa lavorare, operare, praticare le interruzioni dell'interruzione dell’at-
tenzione. Restituire continuita spazio-temporale al sapere, significa ripristinare uno spa-
zio-tempo del pensiero che ha bisogno di ricostruirsi via via. Per questo, interrompere le
interruzioni implichera l'adozione di strategie per accorgersi dei meccanismi di sviamento
dell'attenzione oramai interiorizzati, contrastarli fissando l'attenzione su cio che il senti-
mento della vita restituisce nella forma dell'intuizione di cio che conta e, infine, tornare a
frequentare lesperienza di cio che conta come vera e propria rigenerazione estetica. Infatti,
nel luogo della vita che ¢ lesperire, il circuito che lega evento e vissuto dellevento, attesa
coltivata e sorpresa avvenuta, crea e indica i margini di deviazione del senso che consente
ai soggetti di riconoscersi come alterita «esclamativa». Interrompere il flusso di eventi che

3 E. Paci, Tempo e verita nella fenomenologia di Husserl, Roma-Bari, Laterza, 1961, p. 58, passim. Per una lettura
pedagogica del relazionismo di Enzo Paci in cui I'«esercizio» € esaminato e assunto quale prassi educativa e di
scrittura, si rinvia a: E. Madrussan, Il relazionismo come paideia, Trento, Erickson, 2005.

37 A. Gargani, I testo del tempo, Roma-Bari, Laterza, 1992, p. 121; B. Stiegler, Prendersi cura, cit., pp. 209-234.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Il «<sentimento della vita» e l'intelligenza sensibile 93

non hanno il tempo di farsi vissuti, d’interiorizzarsi come significati e di esteriorizzarsi
nella forma della vita di relazione incarnata che necessita dessere coltivata, potra allora
ambire a «risalire la corrente» della perdita per lavorare alla riconquista.

Per altra via, se questa pratica dell’interruzione (della deviazione attentiva) puo coin-
cidere con la pratica della «scrittura come esercizio del pensiero»®, in cui I'interruzione
prolungata della distrazione dal pensiero viene messa potenzialmente in scacco dalla cre-
azione di un nuovo testo (poiesis), ¢ anche vero che essa — laddove necessario — andrebbe
coltivata a partire da un approccio graduale e mediato. Alla luce di quanto visto, infatti,
la pratica della scrittura potrebbe appunto configurarsi come una di quelle tecniche che
non sanno piu frequentare se stesse, per disabitudine o a causa della perdita del saper-
fare e del saper-vivere che esse richiedono. In questo caso, praticare la scrittura come
esercizio dell’intelligenza potrebbe realizzarsi nella forma di una testualita liminare, fat-
ta di forme-del-dire che abbiano come unica funzione necessaria quella di rendere ragio-
ne del «residuo soggettivo». Si tratta, infatti, di sostare nello scarto che separa il senti-
mento della vita (soggettivo) dall’ideale di uomo (dominante): per sostarvi occorre indi-
viduarlo e per individuarlo occorre aguzzare lo sguardo sensibile e definirne i contorni.

Altre forme d’esercizio sono poi possibili, soprattutto se si pensa a quei margini
di senso che, colti appunto per intuizione inversa, allenano la sensibilita e il pensiero a
disporre il proprio sguardo da un punto di vista differente, di superamento dell’ovvieta:
a fronte dell’insensatezza, coltivare il non-sense; a fronte del sarcasmo, l'ironia; a fron-
te della trivialita, lo charme; a fronte dell’eccesso di parole, il silenzio o 'immagine; a
fronte della poverta delle parole, la loro selezione consapevole; a fronte dell’interesse, la
distanza disinteressata; a fonte della paura, la conoscenza; a fronte dell’ansia, I’avventura.

La possibilita di tali proposte non € dislocata in un mondo lontano, ma nell’espe-
rienza del mondo che c’¢ gia, e che c’¢ nella forma della mancanza, dell’intuizione
dell’alterita possibile, propria del sentimento della vita. Che il mancante, poi, sia da cer-
care e coltivare nel tempo disteso dell’esercizio come ascesi certifica una volta di pit 'ur-
genza di un impegno filosofico-educativo trasversale, immanente e costante.

Riferimenti bibliografici

«aut aut», Bernard Stiegler. Per una farmacologia della tecnica, n. 371, 2016.

Bradley J. P. N., Kennedy D., On the organology of utopia: Stiegler’s contribution to the
philosophy of education, in «Educational Philosophy and Theory», n. 52/4, 2019, pp.
420-432.

Bufalino G., Anthropos e Techne: la “battaglia dell’intelligenza” e la prospettiva del phar-
makon nella pedagogia di Bernard Stiegler, in «Education Sciences & Society», n.
1/2020, pp. 446-451.

Cambi F., Metateoria pedagogica, Bologna, Clueb, 2006.

Conte M., Il contrario della liberta. Parole e figure dell’educazione offesa, in E. Madrussan
(a cura di), Crisi della cultura e coscienza pedagogica, Como-Pavia, Ibis, 2019, pp.
113-126.

38 B. Stiegler, Prendersi cura, cit., pp. 249 e sgg.

DOI: 10.36253/ssf-16770 | ISSN 2036-6981 (online)



94 Elena Madrussan

De Certeau M., L'invenzione del quotidiano (1990), trad. it. Roma, Edizioni Lavoro, 2012.

«Educational Philosophy and Theory», Stiegler as philosopher of education, n. 4/52, 2020.

Erbetta A., Luoghi di crisi. Per una pedagogia come critica della pedagogia, Torino, il Seg-
nalibro, 1994; n.e. Luoghi di crisi. Educazione ed esistenza, Como-Pavia, Ibis, 2025.

Erbetta A. (a cura di), Decostruire formando, Como-Pavia, Ibis, 2010.

Gargani A., Il testo del tempo, Roma-Bari, Laterza, 1992.

Gobbi A., L’inatteso margine pedagogico. La parola poetica e la riforma dello sguardo in
Paul Valéry, Como-Pavia, Ibis, 2022.

Hayles N. K., L'impensato. Teoria della cognizione naturale (2017), trad. it. Firenze,
effequ, 2021.

Madrussan E., Il relazionismo come paideia, Trento, Erickson, 2005.

Madrussan E., «Che cosa puo un uomo?» in Id., Le pagine e la vita, Torino, Tirrenia
Stampatori, 2008.

Madrussan E., Formazione e musica. L'ineffabile significante nel quotidiano giovanile,
Milano, Mimesis, 2021.

Madrussan E., La presa di coscienza come “risveglio” etico-conoscitivo. Tre chiavi di volta
fenomenologiche per la formazione sociale dell’io, in «Rassegna di pedagogia», nn.
1-4/LXXXII, 2024, pp. 213-230.

Madrussan E., “Miseria simbolica” e “ascolto sensibile”. Musica e pratica dell’intelligenza
attraverso Bernard Stiegler, in «Studium Educationis», n. 1/26, 2025, pp. 43-51.

Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.

Mariani A., La decostruzione in pedagogia, Roma, Armando, 2009.

Mariani A., La relazione educativa tra scienze umane e societa democratica avanzata, in
Id. (a cura di), La relazione educativa, Roma, Carocci, 2021, pp. 13-26.

Paci E., Tempo e verita nella fenomenologia di Husserl, Roma-Bari, Laterza, 1961.

«Paideutika», Trasformazioni pedagogiche nella contemporaneita. Prospettive filosofico-
educative in Italia, nn. 35 e 36, 2022.

Papi F., Educazione, Milano, Isedi, 1978; n. e. Sull’educazione, Milano, Ghibli, 2001.

Papi F., Il lusso e la catastrofe, Como-Pavia, Ibis, 2006.

Papi F., Leducazione imperfetta. Considerazioni filosofiche sul presente pedagogico, Como-
Pavia, Ibis, 2016.

Papi F., La sapienza moderna, Como-Pavia, Ibis, 2020.

Semerari F., Che cosa vale. Dell’istanza etica, Macerata, Quodlibet, 2017.

Simmel G., Leducazione in quanto vita, Torino, il Segnalibro, 1995.

Simmel G., Intuizione della vita (1918), trad. it. Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1997.

Stiegler B., La miseria simbolica. 1. Lepoca iperindustriale (2004), trad. it. Milano, Meltemi,
2021.

Stiegler B., La miseria simbolica. 2. La catastrofe del sensibile (2005), trad. it. Milano,
Meltemi, 2022.

Stiegler B., Prendersi cura. Della gioventii e delle generazioni (2008), trad. it. Napoli-
Salerno, Orthotes, 2014.

Stiegler B., Della farmacologia. Cio che fa si che la vita valga la pena di essere vissuta
(2010), Napoli, Orthotes, 2025.

Zoletto D., Lo spazio di intervento pedagogico di Michel De Certeau, in «Paideutika,
Logiche di dominio», n. 15, anno XIII, 2012, pp. 59-74.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



