Studi sulla Formazione: 28, 7-20, 2025-2
@ oremacesss DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)

DOSSIER - Filosofia dell’educazione

A CURA DI FRANCO cAMBI, CRISTIANO CASALINI, ALESSANDRO MARIANI

Contributi teorici

Oltreil sapere disabitato: verso un‘ermeneutica formativa
nell’era dell'intelligenza meccanica

ANGELA ARSENA (0000-0002-9934-9389)

Professoressa associata di Pedagogia generale e sociale — Universita Telematica “Pegaso”

Corresponding author: angela.arsena@unipegaso.it

Abstract. Philosophy of education is not merely a theoretical framework but a
critical practice that interrogates the transformations of knowledge, intelligence,
and subjectivity. In an era where knowledge is increasingly dematerialized into
digital flows and decision-making is governed by algorithmic logics, educational
thought must safeguard the question of meaning and resist the technocratic illusion
of reducing learning to performance, calculation, and profiling. This essay explores
the risk of disinhabited knowledge—knowledge stripped of embodiment, memory,
and relational responsibility—and argues for a re-ontologization of education: a
return to knowledge as embodied practice, to philosophy as an exercise of freedom,
and to pedagogy as a liminal space where the human is redefined in its finitude and
desire. To educate, in this perspective, is not to close the fractures of the present but
to inhabit them critically, generating possibilities of meaning where knowledge risks
becoming a mere simulacrum of intelligence.

Keywords. Philosophy of Education - Artificial Intelligence — Ethics of Knowledge -
Hermeneutics — Technoculture — Subjectivity

1. More philosophico. Dove comincia il pensiero educativo

In una delle sue Bustine di Minerva, rubrica settimanale tra filosofia e semiotica
in cui veniva interpretato il presente con la lanterna della forma lieve dell’aneddoto!,
Umberto Eco si domandava, in tempi non sospetti, che cosa sarebbe accaduto se aves-
simo affidato interamente la memoria al digitale, la conoscenza al calcolo, la decisione
all’algoritmo. Con il tono ironico di chi sa parlare di cose serissime sorridendo, Eco sug-
geriva che ogni sapere disincarnato ¢ anche un sapere disabitato: qualcosa che si sa, for-

!'La rubrica La Bustina di Minerva appariva regolarmente sull'ultima pagina del settimanale italiano L'Espresso, a
partire dal 1985 sino all'ultimo microsaggio postumo nel febbraio del 2016.

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



8 Angela Arsena

se, ma che non si vive. E aggiungeva che il problema non ¢ I'eccesso di informazioni, ma
I’assenza di senso.

Non si trattava solo di unallerta culturale, ma di un monito filosofico: nel pensiero
critico pill avvertito la conoscenza non € una quantita, ma una forma; non ¢ un accumulo,
ma un esercizio del pensiero® Esercizio, appunto, more philosophico: lento, critico, inquie-
to. Sapere che interroga, invece di possedere; che apre, invece di chiudere e che talvolta
si espone, invece di ripararsi dietro la neutralita della funzione e che spalanca la custodia
dell'anthropos. Essa non puo infatti ridursi a gesto conservativo o atto meramente protet-
tivo: essa implica, piuttosto, la capacita di mantenere vivo quel circolo virtuoso tra teoria
riflessiva e problemi educativi aperti, dove il pensiero pedagogico si alimenta delle sfide
concrete e, al tempo stesso, le orienta attraverso categorie interpretative capaci di dischiu-
dere possibilita inedite. In tale movimento dialettico, la teoria non si chiude in un‘auto-
referenzialita astratta, ma si fa pratica ermeneutica che illumina il quotidiano, mentre i
problemi educativi, lungi dallessere ostacoli, pietre d’'inciampo da rimuovere, diventano
laboratori vivi di pensiero, luoghi in cui 'umano si ridefinisce. Si pensi allesperienza di
un’insegnante che, di fronte al mutismo di un'adolescente migrante, segnata/o da un vissu-
to di marginalita linguistica, sessuale e culturale, non riduce quel riserbo a una mancanza
da correggere, ma lo ascolta come un luogo di resistenza e di senso. In tale gesto, pro-
fondamente etico e politico, la teoria dell'intersezionalita, lungi dal restare griglia analitica
accademica, si traduce in prassi ermeneutica: uno strumento per leggere i segni del quoti-
diano, comprendere la stratificazione delle oppressioni, riconoscere le soggettivita negate.
Del resto, come ricorda bell hooks, la teoria non ¢ mai intrinsecamente curativa, libera-
toria o rivoluzionaria: essa assolve a questa funzione solo quando le chiediamo di farlo e
orientiamo il nostro “fare teoria” verso questo fine’. E dunque nella relazione educativa
che la teoria si compie: illuminando la complessita del reale, attivando l'ascolto trasforma-
tivo, generando parole nuove dove prima cera solo silenzio.

Lo slittamento problematico del divenire educativo, ovvero la distanza e talvolta I'in-
comprensione, sta nel rendere queste ultime non pitl aporie pedagogiche, ma laboratorio
vivo, soglia in cui Pumano si ridefinisce nella sua fragile, plurale possibilita, momento di
indecidibilita che costituisce la possibilita stessa della soggettivita*.

La custodia dell’anthropos ¢ allora questo continuo attraversamento di soglie di
pensiero critico: un processo che congiunge la necessita della riflessione rigorosa con
l'urgenza della cura e dell’azione formativa, affinché educare significhi non soltanto
trasmettere ma generare, non soltanto rispondere ma tenere aperto l'interrogativo sul
senso dell'umano.

Ed ¢ proprio da qui che forse occorre ripartire. Dalla domanda radicale su che cosa
significhi oggi formare nelle more della contemporaneita, quando la coscienza ¢ sfida-
ta dalla simulazione, la soggettivita dalla profilazione e il tempo dalla velocita del dato
algoritmico. Se assumiamo che ogni processo educativo non ¢ mai neutro, ma sempre
gia inscritto in una filosofia dell'umano e radicato nella visione che una societa ha del-
la liberta, del sapere e della responsabilita, allora non possiamo pensare la formazione
come semplice trasmissione di contenuti o come addestramento funzionale a un mondo
gia dato, perché significherebbe ridurre 'umano a una mente meccanica, programmata
all’esecuzione.

2Si veda qui: F. Cambi, La pedagogia come sapere oggi: statuto epistemico e paradigma educativo, in «Studi Sulla
Formazione/Open Journal of Education», 2017, 20(2), pp. 409-413; A. Mariani, Elementi di filosofia delleducazio-
ne, Roma, Carocci, 2006.

3B. Hooks, Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom, New York, Routledge, 1994, p.61.

4G. Biesta, The Beautiful Risk of Education, Boulder, CO, Paradigm Publishers, 2014, p. 93.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un'ermeneutica formativa 9

Ogni gesto educativo traduce una precisa idea di soggetto, un modello implicito di
cittadino, una concezione specifica del bene e della giustizia. Educare significa, in questo
senso, prendere posizione nella storia, situarsi all’interno di un orizzonte simbolico che
attribuisce valore alle scelte, orienta le relazioni, plasma le istituzioni.

Ebbene, in epoche stabili, tali orizzonti restano spesso invisibili, mimetizzati nella
ripetizione delle pratiche quotidiane: si puo parlare qui di pedagogia invisibile’, ovvero
quel dispositivo formativo silenzioso che agisce attraverso i contesti, i linguaggi, gli spa-
zi, i gesti, molto pil che attraverso le enunciazioni esplicite. Essa educa non dicendo ma
facendo vedere o, paradossalmente, nascondendo cio che conta, cio che & degno di essere
appreso, ricordato, desiderato. E nell’apparente neutralita delle istituzioni, nell’organizza-
zione degli ambienti, nei ritmi temporali imposti o permessi, che si sedimentano visioni
del mondo e si costruiscono implicitamente appartenenze, esclusioni, possibilita.

Ma nei momenti di frattura, come quello che stiamo attraversando, la filosofia dell’e-
ducazione ¢ chiamata a rendere espliciti proprio quei presupposti, a interrogare i fon-
damenti, a decostruire le mitologie del presente assumendosi la responsabilita politica e
culturale di interrogare criticamente cid che appare scontato e restituendo visibilita a cio
che educa proprio mentre sembra non farlo: quale visione del sapere stiamo legittimando
attraverso le nostre strutture scolastiche connesse con i nostri ambienti digitali? Di quale
liberta dell’'umano parliamo quando demandiamo alle macchine la previsione dei com-
portamenti e la personalizzazione dell’apprendimento?

Se «la funzione della filosofia dell’educazione & proprio quello di tener ferma la
riflessivita critica, di applicarla al discorso e ai problemi generali e quindi di rendere piu
rigoroso quel sapere®» per riaprire costantemente il campo del possibile e per contrastare
l’evidenza automatica del presente con il dissenso della domanda, occorre allora una
consapevolezza ulteriore: essa non si dispiega nell’atmosfera rarefatta dell’iper-uranio
invisibile o visibile solo ai pochi eletti, oppure in una presunta imparzialita dell’essere
immutabile, ma sempre dentro un contesto, un linguaggio, una tecnocultura, fenomeno-
logicamente evidenti e cangianti.

E ogni tecnosfera culturale e ogni tecno-immaginario (oggi diremmo ogni infocra-
zia e ogni videocrazia) producono soggetti, rendono alcune forme di vita pensabili, altre
marginali, altre ancora impensabili.

Prendere le mosse da quella soglia significa attraversare l'occasione storica di ripen-
sare a ci0 che rende 'umano cosi straordinario anche nell’infosfera laddove la circola-
zione incessante dei segni, dei dati e delle memorie collettive non ¢ soltanto un deposito
neutrale di informazioni, ma un ecosistema relazionale, rizomatico, capace di genera-
re nuove forme di esperienza e di conoscenza e laddove si configura, dice Floridi, una
mangrovia epistemica’: un intreccio di radici e rami, al tempo stesso terrestri e acquatici
(offline e online), materiali e simbolici, che si nutrono di una pluralita di flussi tecnologi-
ci, sociali e culturali e che producono, in questa complessita, spazi fertili ma anche zone
d’ombra. Come una mangrovia, 'infosfera abita la soglia tra diversi ambienti, mediazio-
ni e temporalita, custodendo 'umano non come identita statica, bensi come nodo dina-
mico di connessioni. E in questa trama interconnessa nel tempo dell’infosfera che la
filosofia dell’educazione intesa come design concettuale sembra essere chiamata oggi a
esercitare il suo compito critico pit attento per costruire una vera e propria intellectual
responsibility, ovvero capacita critica, morale e creativa verso gli strumenti tecnologici.

SE. Agazzi, La conoscenza dell'invisibile, Milano, Mimesis, 2021.
°F. Cambi, Introduzione alla filosofia delleducazione, Bari, Laterza, 2008, p. 7.
7 L. Floridi, Pensare l'infosfera: La filosofia come design concettuale, Milano: Raffaello Cortina Editore, 2020.

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



10 Angela Arsena

Cio comporta operare una vera e propria reontologizzazione, ovvero sottrarre 'umano al
rischio della riduzione funzionale a cui lo espone il regime digitale dei flussi informati-
vi, restituendo alla formazione consistenza ontologica e densita simbolica. Nell'orizzonte
ipermediato, infatti, la circolazione illimitata dei dati tende a sostituire la realta con la
sua continua rappresentazione, dissolvendo la differenza tra esperienza e informazione.
Di fronte a tale processo, la filosofia dell’educazione ¢ chiamata a introdurre una frizio-
ne ontologica capace di dirimere e talvolta infrangere 'automatismo della comunicazione
con una discontinuita feconda e chiarificatrice per ricondurre il sapere alla sua radice
relazionale, situata, incarnata. In questo quadro, emerge la necessita di decostruire (quasi
disarticolare), attraverso un'operazione critica, gli schemi consolidati del discorso educa-
tivo per rivelarne le implicite gerarchie di senso, aprendo lo spazio a nuovi orizzonti di
significato e di possibilita formativa®.

Primo fra tutti, dovendo elencare delle priorita, decostruire il tecnoesperanto, ossia
quel codice globale, apparentemente neutro e universale, che veicola l'illusione di una
comunicazione trasparente, ma che in realta uniforma e impoverisce l'eterogeneita dei
linguaggi e delle culture, riducendo l'esperienza umana a codice e prestazione, a like
binario che trasforma il linguaggio umano in una sentenza muta: taglia, appiattisce,
sigilla. Non decifra: riduce. Non interpreta: accetta o rigetta. Nella sua struttura dico-
tomica, pollice alzato o abbassato, zero o uno, si consuma il dramma della parola che
fu logos, che fu ponte, che fu abisso. Nel regno dei like, la complessita si ritrae come
la marea, e cio che resta ¢ la crosta di un pensiero inaridito: un’emozione riflessa, una
risposta condizionata. Il linguaggio umano, quello che conosceva la pausa, il parados-
so, la delicatezza e la tenuita del ‘forse’ e dell’ipotesi, viene catturato e riformattato
entro gabbie algoritmiche che non tollerano 'ambivalenza, I'indecidibile generativo e la
sospensione del certo. Lo slittamento semantico, linfa della poesia e della cura, & scartato
come rumore. Cosi, 'umano parla, o crede di parlare, ma ¢ il sistema che decide cosa
valga la pena ascoltare, cosa mostrare, cosa seppellire. Il discorso non si apre piti, non si
inoltra nell’ignoto dell’altro; si riflette invece, narcisisticamente, nel calore di un’appro-
vazione istantanea. Ogni frase ¢ gia un'offerta di sé al giudizio, un calcolo invisibile tra
visibilita e conformita.

La decostruzione, allora, in senso pedagogico, non implica un semplice rifiuto del
linguaggio tecnico, bensi si rivela esercizio critico che disvela le implicite gerarchie, i
dispositivi di potere, i protocolli comunicativi che nascondono modelli culturali, logiche
economiche e visioni del mondo che orientano la formazione delle soggettivita, per resti-
tuire a questa la sua contingenza storica, la voce stonata, la parola che inciampa, il silen-
zio che si sottrae alla misura: ¢ li che 'umano si fa di nuovo straordinario, non quando
¢ cliccato, ma quando si sottrae. Non quando ¢ immediato, scaricabile e “formattabile”,
ma quando ¢ inattuale. Quando osa articolare un pensiero che il like non puo contenere.

Nel deserto dell’approvazione automatica, il logos filosofico diventa oggi atto di
diserzione.

Un dire che non cerca consenso, ma ermeneusi, relazione viva tra soggetto e senso,
fine tessitura discorsiva che riapre il tempo.

Solo attraverso tale operazione diventa possibile riconoscere centralita al linguaggio
della relazione, luogo in cui il portato comunicativo si genera non per equivalenza fun-
zionale, ma per differenza, ascolto attivo e reciproco. Nel tempo in cui il globish digitale,
lingua sintetica delle piattaforme e dei protocolli, pretende di unificare il mondo sotto le-

8 A. Mariani, La decostruzione in pedagogia: una frontiera teorico-educativa della postmodernita, Roma, Armando
Editore, 2008.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un‘ermeneutica formativa 1

gida di una razionalita computazionale, la filosofia delleducazione ¢ chiamata a esercitare
un compito ermeneutico e sovversivo, smascherando I'illusione di universalita neutra che
si cela dietro codici binari e interfacce user friendly, rivelando come ogni lingua, anche
quella digitale, sia un atto di potere e una scelta di mondo. Educare, allora, non ¢ inse-
gnare a parlare la lingua dei codici, ma interrogarne la grammatica invisibile, restituendo
valore espressivo e campo di risonanza allambivalenza e alla metafora, all'ironia socratica,
all'intraducibile. In un’ epoca che sogna lordine della macchina, la filosofia delleducazione
riapre il campo del possibile: non traduce ma tradisce, nel senso etimologico del “conse-
gnare oltre”, la parola monolitica e artificiale, per restituirla alla liberta del pensiero e per
intervenire, con saggezza e prudenza, in quella bulimia di mezzi e di possibilita comunica-
zionali a cui corrisponde, inevitabilmente, unanoressia dei fini e del linguaggio.

Si manifesta qui l’esigenza di un nuovo modello di metacognizione che vada oltre
quello prettamente cognitivista e approdi, in particolare, a un percorso meta-riflessivo,
meta-logico e meta-critico capace di rimettere in discussione sia i modelli tradizionali di
mente, sia gli stili di apprendimento, come pure le logiche stesse dei processi conosciti-
vi®. In tale prospettiva, l'educazione si configura come esercizio di attraversamento del-
le antinomie educative, chiamata a sostare nelle zone liminari dove i confini tra online
e offline, naturale e digitale, individuale e collettivo si dissolvono e si ricompongono in
nuove forme per restituire spazio alla singolarizzazione divergente del sapere e all’effetto
(salvifico) di soggettivita che essa promuove.

2. De intelligentia: genealogie pedagogiche nella civilta dei dati

Nel tempo lungo della civilta, I'intelligenza ¢ stata la forma attraverso cui 'umanita
ha costruito se stessa, un filo sottile ma resistente che ha intrecciato ragione e immagi-
nazione, logos e pathos, scienza e coscienza. Per secoli, educare ha significato coltivare
questa facolta molteplice, organizzandola in percorsi di pensiero capaci di tenere insieme
rigore e apertura, sensibilita e giudizio. E in questa tradizione, tanto fragile quanto lumi-
nosa, che I’Occidente ha forgiato la figura dell'anthropos sapiens: essere pensante, narran-
te, responsabile.

Quel tessuto sembra oggi lacerato: nel cuore del presente si profila una frattura epi-
stemica che disarticola i legami tradizionali tra soggetto e conoscenza, tra educazione
e formazione dell'umano. Una razionalita disincarnata, performativa, impersonale si
impone come nuovo paradigma: intelligenze artificiali che calcolano senza pensare,
saperi automatizzati che escludono il vissuto, algoritmi che oftfrono risposte senza attra-
versare la domanda. In questo scenario, I'intelligenza smette di essere una facolta dialo-
gica e diventa infrastruttura, architettura invisibile che organizza il mondo e modella le
soggettivita. Eppure, proprio in questa soglia si apre il compito piu urgente per la filoso-
fia dell’educazione: preservare la pluralita delle forme del pensiero, tutelare la dialetti-
ca delle intelligenze, custodire la complessita come principio formativo. Il sapere non ¢
mai unitario, ma si compone di tensioni vitali: tra la precisione della mathesis e la liberta
simbolica delle humaniora, tra la concretezza delle scienze e la profondita dell’interiorita,
tra Poggettivita e I'interrogazione'. Educare, allora, & dare forma a questa coesistenza:
riconoscere, valorizzare e connettere le intelligenze, senza riduzionismi da file zippato,
ma secondo un principio integrativo e riflessivo.

° A. Mariani & D. Sarsini, Sulla metacognizione.Itinerari formativi nella scuola, Bologna, Clueb, 2006.
10F. Cambi, Filosofia delleducazione in Italia, oggi. Figure e modelli, in «Studi sulla Formazione», 2010, 13(1), pp.
23-38.

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



12 Angela Arsena

Lintelligenza umana infatti si manifesta non soltanto come facolta di calcolo o di
ordinamento razionale, ma come capacita narrativa di dare forma all’esperienza e di
intrecciare il sapere con il pathos del vivere. E in questo spazio fragile e imprescindibile
che 'umanita incontra il limite, non come barriera da eludere, ma come condizione ori-
ginaria della comprensione di sé e degli altri. Il primo impegno del logos filosofico non
consisteva del resto nell’affermazione trionfale di un sapere onnipotente, ma nel rico-
noscimento critico di cid che non puo essere superato, ovvero la mortalita dell’'umano,
la consapevolezza che 'umanita, come la definiva Omero, ¢ composta da &vdpeg ppoToi
(andres brotoi), esseri mortali'!, laddove l’attributo deriva da mbrétos, “colui che sangui-
na’, a sottolineare la fragilita corporea rispetto all’eternita divina. Se la condizione che
separa radicalmente 'umano dagli déi e dalle macchine ¢ questa, essere “brotoi” significa
portare nella carne la finitudine: un respiro che vacilla, un tempo che scorre verso la per-
dita, un corpo che sente attraverso la “pelle” intesa come

«involucro vivente di un organismo volente, quella che si vuol vendere cara, al prezzo piu alto
possibile, in ogni momento della nostra vita; che ci attira verso un altro vivente per imperscru-
tabili questioni di pelle; o che puo renderci amici per la pelle; o ancora quella che vorremmo
fare o che vorremmo farci. Ossia & un impasto di sangue, sudore e lacrime che nessuna mac-
china potra né vorra mai imitare»'2,

E dunque I'esperienza della relazionalita e della sensibilitd come condizione incarna-
ta, facolta di registrare, accogliere e trasformare gli urti dell’esperienza, e non in termini
di input, output o interfaccia, ma come ferita o come attrazione, come dolore, fragili-
ta e caducita a connotare 'umano mentre la consapevolezza del limite rende possibile
la compassione, il desiderio, la memoria. E nel non essere eterni che cerchiamo senso; &
nel non essere perfetti che inventiamo arte; € nella possibilita della morte che compren-
diamo ci6 che conta. Per gli déi immortali, il dolore non mordeva la carne né la perdita
segnava il cuore e per le macchine il dolore ¢ simulazione, 'errore & codice malfunzio-
nante, la morte non ¢é destino ma rottura o spegnimento e il limite ¢ solo soglia tecnica
non abitando esse il dolore, la speranza, la mediocrita e il desiderio.

Conoscere se stessi come brotoi € ancora essenziale alla filosofia dell’educazione: ¢
cio che ci tiene lontani dal delirio dell'onnipotenza (degli dei immaginati dalla scienza
o dalla tecnica) e dal sogno dell’efficienza assoluta (delle macchine perfezionate ad ogni
costo). Educare al pensiero filosofico significa forse far sentire ancora questo limite non
per abolirlo, ma per farne radice di senso, stimolo alla riflessione, apertura alla relazione,
fondamento della liberta per dare parola alla vulnerabilita come risorsa epistemica'?, tra-
durre in pensiero la nostra caducita, custodire una misura che impedisca all’intelligenza
di dissolversi nell’illusione della completezza.

Non ¢ casuale che storicamente il logos sia sorto soltanto dopo la lunga stagione del
trionfo del mito: quando Esiodo narrava le genealogie divine e l'astrologia antica proietta-
va sugli astri fissi e immortali la speranza di un destino senza incrinature, 'umano cercava
nel firmamento la garanzia di una salvezza eterna. L“ottimismo astrologico” di Esiodo si
radicava nella concezione di un cosmo ordinato, nel quale i segni celesti e i cicli naturali
non sono enigmi indecifrabili, ma coordinate affidabili dell'agire umano: ne Le opere e i
giorni, il contadino trova nel sorgere e tramontare delle stelle — le Pleiadi, Orione, Sirio —

W liade, 1, v. 338; XXI, v. 464; Odissea, V, v. 7.

12M. Ferraris, La pelle. Che cosa significa pensare nellepoca dell’intelligenza artificiale, Torino, Einaudi, 2025, p. 15.
13 A. G. Lopez, La vulnerabilita come “spazio” di riflessione per leducazione alla pace, in «Personae. Scenari e pro-
spettive pedagogiche», 2022, 1(1), pp. 65-70.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un'ermeneutica formativa 13

non soltanto indicazioni per orientarsi, ma la conferma che il mondo ¢ dotato di un ritmo
intelligibile, una legge cosmica inscritta nel cielo. In questo ordine ingenuo e arcaico la
sofferenza e la fatica restano ineliminabili, ma 'umanita non é abbandonata al caos perché
il cosmo stesso diventa cosi garanzia di senso. Nei lirici e nei tragici successivi tale fiducia
si incrina: in Pindaro, pur restando leco di una misura cosmica, la vita del'uomo ¢ segna-
ta da un destino precario, dove la gloria (kleos) si conquista ma si consuma rapidamente,
come una fiamma al vento e in Sofocle, poi, la sapienza celeste non consola: la condizione
umana ¢ detta “terribile” (deinon), sospesa tra il genio della tecnica e la fragilita del limi-
te!%. Cosi, lottimismo cosmico di Esiodo, che leggeva nelle stelle un calendario di speran-
za, si confronta con la coscienza tragica della Grecia classica: lessere umano non & piu
semplicemente colui che abita un cosmo ordinato, ma colui che, pur leggendo i segni del
cielo, resta esposto allenigma del destino.

La rottura decisiva si compie quando dal linguaggio dei segni celesti si passa alla
ragione argomentante, dall’immutabilita del cosmo al divenire storico, dall’eterno dive-
nire al compito umano di interpretare: dal momento in cui la parola filosofica assume
la responsabilita di abitare il tempo e non di evaderlo per delegare ad oracoli la risposta,
inaugurando cosi quell’ermeneutica della condizione finita che ancora oggi ci interpella,
essa interpreta la crisi, si lascia ferire dall’incertezza e apre scenari di senso in cui 'uma-
no si ridefinisce nella sua costitutiva esposizione all’altro e al mondo'>.

Con questa stessa intenzionalita, la filosofia dell’educazione ¢ chiamata a vigilare
sull’ottimismo artificiale che accompagna le retoriche della tecnica contemporanea intor-
no alla costruzione del sapere e della conoscenza: esso ripropone, in forma digitale, 'an-
tica illusione astrologica di un ordine perfetto e senza lacerazioni, abitate da costellazioni
di algoritmi che, come strutture luminose, promettono orientamento e necessita artifi-
ciale, pretendono di leggere e prevedere la vita come se fosse un cielo di dati. Nell’epo-
ca dell’intelligenza artificiale, il sapere si presenta come conoscenza a consumo istanta-
neo, disponibile all’istante, pronta per l'uso, confezionata in porzioni cognitive precotte,
depurata dalla fatica e dalla responsabilita del pensare, enciclopedia senza eredita, archi-
vio smemorato e orfano, dove tutto ¢ accessibile ma nulla ¢ abitato, scaffale del sapere
immediato, dove I'infosfera assume i tratti di un supermercato epistemico: si seleziona,
si consuma, si scarta. Papprendimento cede il passo alla conoscenza modulare, algorit-
micamente somministrata, personalizzata non sull’esigenza della verita ma sul comfort
dell’'utente. La domanda non cerca pill orizzonte, ma conferma. Cio che si dischiude &
una gastronomia cognitiva dell’algoritmo, una dieta dell’intelletto dove il pensiero ¢
pietanza gia impiattata, pronta per essere deglutita senza essere digerita. Non c’¢ fame
autentica, solo scroll. Il sapere, disincarnato, senza sforzo né tempo, si offre come simu-
lacro dell’intelligenza, senza l’attesa, il silenzio e il travaglio dell’apprendere. Tutto diven-
ta educazione a domanda, come streaming intellettuale: si accende per intrattenere, si
spegne senza lasciare eco. Un’intelligenza a la carte, decorata di dati, ma povera di visio-
ne. E in questo deserto della profondita, 'umano rischia di dimenticare che il sapere,
prima di essere dato, & chiamata, ferita, desiderio. Curvando questa consapevolezza nello
spazio-tempo attuale della scuola, da sempre officina segreta dove I’invisibile prende for-
ma e dove il futuro impara a pronunciare il proprio nome, essa si traduce nell’'urgenza
di emanciparsi finalmente, ad esempio, da criteri di valutazione rigidamente quantitati-
vi, riscoprendo, come archeologi, il fondamento umanistico e irrinunciabile della nostra

4 M. Untersteiner, Problemi di filologia filosofica, Milano, Cisalpino-Goliardica, 1980.
1> H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, Ttibingen, J.C.B. Mohr,
1960, p. 301.

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



14 Angela Arsena

cultura che finora ¢ stata fatalmente attratta dalle illusioni scientiste verso I’aziendali-
smo e il fordismo, snaturando la vocazione autenticamente formativa di ogni comuni-
ta scolastica. In altre parole: la decostruzione operata dalla filosofia dell’educazione ha
dinanzi anche la selva (oscura) dei lemmi di importazione economicistica (debiti, crediti,
assessment) che come nuovi totem e uniti alla colonizzazione della lingua inglese non
sono inciampi occasionali e marginali che interrompono ’atto educativo, ma evidenze di
subordinazione a una neolingua che ha smarrito ogni spessore relazionale'®.

Leducazione nasce e si nutre di temporalita: essa ¢ mediazione fragile tra deside-
rio di permanenza e consapevolezza della caducita, tra nostalgia dell’infinito e coscien-
za della finitezza, laddove il verbo desiderare custodisce nella sua etimologia il segno
arcaico del cielo: de-sidera, I’assenza di stelle. E I'esperienza del navigante che, privato
degli astri che orientano la rotta, si scopre esposto al buio e consegnato all’incertezza. Il
cuore epistemico del pensiero pedagogico sta forse qui, nel suo anelito a un fondamento
che non nasce dalla pienezza di un sapere gia garantito, ma dal vuoto di una mancanza,
dall’oscurita che obbliga a cercare luce. Non possediamo stelle fisse, e tuttavia proprio
questa mancanza ci spinge a creare mappe, a generare orientamenti, a trasformare l'edu-
cazione in cammino condiviso verso un senso che non ¢ mai dato una volta per tutte. Se
il desiderio ¢ matrice ermeneutica, esso non ¢ nostalgia di un cielo perduto, ma tensio-
ne incessante verso un orizzonte da costruire insieme. Dove mancano le stelle, la parola
educativa diventa segno e guida, gesto interpretativo che accende scintille di orientamen-
to nel buio della storia. Qui si colloca la dialettica, evocata da Ricceur, tra promessa e
finitudine: ogni atto educativo & promessa di futuro, ma promessa consapevole del pro-
prio radicarsi nella condizione finita dell’'umano, promessa che non elude la morte né la
fragilitd, ma le assume come dimensione costitutiva della speranza!”.

C’¢ un punto, nella lunga traiettoria del pensiero occidentale, in cui 'intelligenza
ha smesso di coincidere con I'umano e ha iniziato a proliferare in cid che umano non
¢, o non lo ¢ piu nel senso classico dell’anthropos. In quel punto, che oggi chiamiamo
presente, non si ¢ dato un semplice avanzamento tecnologico, ma uno scarto ontologico:
una frattura silenziosa nella genealogia del pensiero, che costringe la pedagogia - scienza
inquieta dell'umano - a ridefinire se stessa. Secondo Hans Jonas ’atto tecnico non puo
pit essere neutro: per il solo fatto di accadere, I’atto tecnico muta latto filosofico e l'atto
educativo, e muta l'orizzonte del possibile, e percio, spiega ancora Jonas, muta anche cio
che ¢ lecito, perché non esiste una tecnica ‘pura’ che non implichi conseguenze morali'®,
e il nostro tempo sembra confermare, in modo irreversibile, questa sentenza.

Non ¢ piu possibile, infatti, pensare la formazione come un esercizio di trasmissione
lineare del sapere da un soggetto a un altro, lungo il canone umanistico della paideia.

Siamo oltre quella soglia.

La domanda filosofica, allora, non ¢ pil che cosa possiamo fare con l'intelligenza
artificiale, ma che cosa essa sta facendo di noi, nella nostra struttura desiderante, nelle
economie affettive, nei dispositivi cognitivi, nei processi di soggettivazione.

Gia Foucault ammoniva che ogni sapere ¢ una forma di potere e ogni forma di pote-
re plasma ciod che chiamiamo “soggetto”. Oggi, questa lezione torna con forza inedita,
poiché il potere che si inscrive nei circuiti dell’AI non agisce piu tramite la repressione,
ma attraverso la previsione, la profilazione, la persuasione morbida della personalizzazio-

16Si rimanda qui a: M. Recalcati, La luce e londa. Cosa significa insegnare, Torino, Einaudi, 2025, p. 25.

17P. Ricoeur, Soi-méme comme un autre, Paris, Editions du Seuil, 1990, p. 124.

8 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1979, pp. 30-31.

19 M. Foucault, Histoire de la sexualité I: La volonté de savoir. Paris, Gallimard, 1976.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un'ermeneutica formativa 15

ne. Che ne sara, dunque, della filosofia, se la intelligentia — nella sua accezione classica
come facolta di legare e discernere — si dissolve nell'automazione del discernimento stes-
so? Quale sapere formativo sara possibile, se nell’esperienza scolastica non si viene piu
condotti alla liberta mediante il logos, ma interpellati da interfacce che apprendono pri-
ma ancora che si possa apprendere da esse e quando la funzione narrativa viene delegata
alle macchine, predetta, normalizzata, ottimizzata?

La sfida che si impone all’educazione appare etica, metodologica e metafisica: essa
riguarda lo statuto stesso dell'umano, la possibilita della sua irriducibilita, I'idea di una
coscienza che non si lascia duplicare. In questo senso, la pedagogia del nostro tempo ¢
chiamata a ritrovare il coraggio di porsi non dopo, come la nottola di Minerva, ma pri-
ma dell’innovazione.

Ecco perché oggi, piti che mai, educare significa sottrarsi all’automatismo, rallentare
il pensiero, sospendere il dispositivo. Significa restituire al sapere la sua natura di atto
libero e responsabile, e alla liberta la sua fatica costitutiva. Non si tratta di opporsi alla
tecnologia, ma di superarne il monolinguismo e di ridare dignita alla meta-riflessivita
del pensiero umano, che sa connettere, integrare, giudicare?*. Un pensiero che non si
chiude nella prestazione, ma si apre all’incontro, alla responsabilita, alla speranza.

La filosofia dell’educazione ¢ chiamata oggi a rilanciare, con rinnovata urgenza, il
compito di formare un sapiens integrale: capace di orientarsi nel groviglio dei saperi, di
discernere nella complessita, di abitare il mondo come luogo aperto di confronto tra lin-
guaggi, sguardi, culture.

Questa ¢ la soglia in cui 'umano puo ancora riconoscersi.

Accade quando, in una scuola di periferia, un ragazzo ricorre a un proverbio in ara-
bo per chiarire un problema di geometria, e una compagna risponde intonando un canto
popolare in dialetto: 'insegnante non relega quelle voci a semplice folclore, ma le intrec-
cia con Euclide e con le mappe digitali del territorio, generando un dialogo inatteso tra
tradizione orale, sapere scientifico e tecnologia?!. In quell’aula, il sapere non si divide piu
tra “alto” e “basso”, tra lingue dominanti e idiomi marginali: si fa microcosmo e archeti-
po della convivenza e spazio di traduzione reciproca, laboratorio in cui la diversita non ¢é
tollerata ma assunta come condizione epistemica. La filosofia dell’educazione mostra qui
la sua forza piu autentica: non nel preservare gerarchie precostituite, ma nel generare un
sapiens integrale, capace di attraversare tradizioni, discipline e linguaggi, trasformando
la pluralita in responsabilita condivisa e la differenza in possibilita generativa di futuro.

3. La filosofia e I'algoritmo: educare al pensiero critico tra doxa digitale e différance

Siamo chiamati, dunque, a una nuova alleanza fra intelligenze — umane, artificiali,
ibride - che non potra fondarsi sulla competizione né sulla subordinazione, ma su una
pedagogia dell’interrogazione radicale. Perché, in definitiva, cio che ¢ in gioco non ¢ solo
il futuro dell’educazione, ma il senso stesso dell’essere pensanti nel mondo.

Vi ¢ un punto cieco — un impensato strutturale — nel modo in cui le societa occiden-
tali hanno per secoli articolato il nesso fra conoscenza e soggetto, fra sapere e coscienza,

20 A. Mariani & D. Sarsini, Sulla metacognizione...cit.

21'Si rimanda qui agli studi su etnomatematica ed etnofilosofia: M. Rosa & D.C. Orey, Ethnomathematics: the cul-
tural aspects of mathematics, «Revista Latinoamericana de Etnomatematica», 2011, 4(2), pp. 32-54; U. Lundqvist,
S. Hvid Thingstrup & A. Akerblom, Multicultural and multilingual educator professionalism, «Nordic Journal of
Comparative and International Education (NJCIE)», 2025, 9(1); J. Estermann, Colonialidad, descolonizacién e
interculturalidad. Apuntes desde la Filosofia Intercultural, «Polis. Revista Latinoamericana», 2014, (38).

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



16 Angela Arsena

fra educazione e umanita. Questo punto, silenziato e insieme fondativo, & cid che oggi si
mostra, ex abrupto, nella frattura che I'intelligenza artificiale porta alla luce e insieme
radicalizza. Una frattura che non ¢ accidentale né contingente, ma epocale e struttura-
le. Non si tratta soltanto di un mutamento epistemico, ma di un trauma ontologico che
scompagina le architetture portanti del'umano come soggetto conoscente.

Per la prima volta nella storia, I’atto del conoscere si da senza esperienza, senza cor-
po, senza memoria incarnata: un sapere senza soggetto, un’intelligenza senza intenzio-
nalita, una generazione di contenuti senza mondo. La doxa si autonomizza, si emancipa
dalla episteme, e cio che appariva come fondamento - la coscienza vigile, la riflessione
etica, il processo educativo come esperienza intersoggettiva — si rivela improvvisamente
come costruzione, mise en scene.

Scriveva Heidegger che la scienza non pensa (Die Wissenschaft denkt nicht), non per
difetto, ma per costituzione??.

LAl ne ¢ la forma estrema, parossistica: essa elabora, compone, ripete, predice - ma
non pensa.

O forse: non pensa trascinando con sé il corpo dei mortali, e proprio in questa diffe-
renza radicale si iscrive I'urgenza della riflessione educativa, laddove lo statuto problema-
tico e plurale della pedagogia risiede proprio in questa doppia dimensione:

della riflessivita autocomprensiva e della oggettivita vivente, biologica e culturale insieme, in
questo essere ad un tempo sé e altro da sé, in questa condizione empirica, storica, carnale ma
aperta anche all'avventura, al dialogo, alla sperimentazione che ¢ sinonimo di rielaborazione,
decostruzione e ricostruzione incessante?.

Il pensiero, infatti, non ¢ soltanto funzione logica, ma apertura all’altro, esposizione
al possibile, rischio della significazione. Quando il sapere si chiude nella ripetizione algo-
ritmica del gia noto - anche quando tale ripetizione appare nuova, generativa, sorpren-
dente - allora la possibilita pedagogica del sapere vacilla.

Perché educare significa attraversare 'evento del senso, non solo moltiplicare infor-
mazioni.

I1 gesto educativo, nella sua essenza piu profonda, ¢ atto di differenza: différance,
direbbe Derrida?!, ovvero quel movimento incessante e costitutivo che rimanda ogni
significazione a un’altra, differendo sempre il pieno compimento del senso.

Ma l'intelligenza artificiale, nella sua architettura logocentrica, nel suo bisogno di
completamento, di chiusura semantica, disattiva la différance. Essa tende, al contrario,
alla saturazione: produce testi, risposte, soluzioni, ma non lascia spazio all’intervallo,
all’aporia, all’incomprensione che & condizione di ogni autentico apprendimento.

Ecco, allora, il cuore della frattura: 'intelligenza artificiale non genera senso, ma
ne occupa il posto. Simula I’intenzionalita, ma senza desiderio; costruisce coerenza, ma
senza esperienza; restituisce identita, ma senza alterita. Cio che viene cosi interrotto & il
patto epistemico su cui si fondava 'educazione moderna: I'idea che il sapere sia sempre
inscritto in una storia, in un corpo, in una relazione. Il sapere algoritmico, al contrario,
¢ saper-fare senza saper-essere: una macchina del risultato, non un cammino del senso.

Questo scarto chiama in causa, con urgenza e gravita, la pedagogia come scien-

22 M. Heidegger, Was heif$t Denken?, Tibingen, Max Niemeyer, 1954, p.8.

B D. Sarsini, Educazione/corpo. Per una prospettiva formativa alla corporeitd, in «Formazione e societa della
conoscenza: storie, teorie, professionalita: atti del convegno di studi, Firenze, 9-10 novembre 2004», Firenze ,
Firenze University Press, 2006, pp. 7. DOI: 10.1400/56758

247, Derrida, La Différance, in «Bulletin de la Société francaise de Philosophie», 1968, 62(3), pp. 73-101.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un‘ermeneutica formativa 17

za dell'umano possibile e non per adattarsi alla tecnica, né tantomeno per rifiutarla in
nome di un umanesimo nostalgico ma per abitare la frattura, per pensare dal suo inter-
no, accettando la sfida della decostruzione come atto educativo. Decostruire non per
distruggere, ma per interrogare i fondamenti, per ritrovare la traccia dell'umano la dove
sembrava dissolta, per aprire nuovi spazi di significazione in un mondo che tende alla
saturazione algoritmica e alla conoscenza automatizzata.

Di fronte a tale mutamento ontologico e assiologico dell’agire umano, si impone, con
forza che non ammette rinvii, la necessita di riformulare radicalmente l'offerta formativa
filosofica, ad esempio, non pit come mero esercizio di archiviazione concettuale o gin-
nastica logico-analitica, ma come impresa etico-politica all’altezza dell’epoca che abitia-
mo. La filosofia, se vuole essere ancora philosophia perennis e non ornamentale reperto
museale, ¢ chiamata a dislocarsi: ad abbandonare le rassicuranti cittadelle dei curricoli
canonici per intraprendere una traversata nel tempo della tecnoscienza e della vulnerabi-
lita planetaria, assumendo il compito di formare menti capaci non solo di comprendere,
ma di discernere, giudicare e — quando occorra - dire di no.

Non basta piu infatti educare alla comprensione dei sistemi teorici; & necessario
educare alla responsabilita, ovvero a quel sapere incarnato che riconosce nell’altro, nel
vivente e nel futuro, non oggetti di calcolo, ma soglie di senso, volti, fragilita da custo-
dire. Leducazione filosofica, se vuole sottrarsi all’insignificanza e alla deriva tecnocrati-
ca, dovrebbe ritrovare la sua vocazione originaria: interrogare il destino dell'umano. Un
umano che, oggi, si gioca nelle pieghe dell’algoritmo, nei processi di automazione dell’in-
telligenza, nei dispositivi di sorveglianza dell’intenzionalita, nel disincanto delle promes-
se democratiche.

Riformulare I'insegnamento filosofico significa allora ridefinirne i contenuti, i lin-
guaggi, le posture, facendo della filosofia non una disciplina dell’astratto, ma un’espe-
rienza incarnata di mondo. Occorre una paideia che non separi il pensiero dalla vita, la
logica dall’etica, l'ontologia dalla biopolitica, e che sappia generare una nuova figura di
soggettivita riflessiva, lucida ma non cinica, appassionata ma non dogmatica, capace di
abitare le contraddizioni del presente senza cedere né all’ingenuita dell’ottimismo né al
torpore della rassegnazione.

Solo cosi, forse, la filosofia potra tornare ad essere — come nella sua origine greca —
non gia una disciplina tra le altre, ma l'arte della cura dell’'anima e del mondo, I'architet-
tura invisibile di ogni possibile civilta futura.

Basti, a titolo esemplare, ricordare la scena platonica dell’Apologia di Socrate, quando
il filosofo, innanzi all’assemblea ateniese, si rifiuta di adulare i giudici e di edulcorare
la verita, affermando che il vero filosofo non deve temere la morte, ma I’ignoranza del
bene. Ebbene, tale gesto — apparentemente remoto e retorico — andrebbe oggi ricalibrato
alla luce dell’era algoritmica, in cui non si muore per la verita, ma si annega nella mol-
tiplicazione delle opinioni, nell’assordante rumore del dato, nella manipolazione siste-
matica dell’informazione. Che senso ha, allora, insegnare filosofia ai giovani delle nuove
generazioni, chiusi nella categoria, talvolta maldestra, di nativi digitali?®>, come se fossero
esseri viventi di altra dimensione, nati con le branchie nell’acquario del cyberspazio, gia
formati alla navigazione automatica? Ha senso solo se li si educa non a vincere dibattiti
cedendo alla logica povera della prevaricazione ma esercizio di un confronto esigente per
riconoscere le aporie, dubitare degli automatismi binari e smascherare il feticismo del
neutro che spesso si cela dietro la pretesa di oggettivita delle tecnologie, nella consape-

2 Si veda qui: C. Di Bari, I nativi digitali non esistono: educare a un uso consapevole, creativo e responsabile dei
media digitali, Rome, Uppa edizioni, 2023.

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



18 Angela Arsena

volezza che il punto normativo delle pratiche critiche si configura come tensione euristi-
ca e gesto pubblico di responsabilita: in tal senso, la filosofia istituisce norme dialogiche
che non riducono I’altro a avversario, ma lo riconoscono come interlocutore necessario al
progresso comune della comprensione?®.

E ha lo stesso senso che Eco intravedeva nel gesto lieve e insieme serissimo delle sue
Bustine di Minerva: ricordare che ogni sapere disincarnato ¢ anche un sapere disabitato.
Educare alla filosofia oggi significa, percio, restituire dimora al sapere, riabitarlo come
esperienza vissuta, come esercizio critico e responsabile, come ricerca del bene dentro la
complessita dei linguaggi. Solo cosi la parola filosofica, dalle aule digitali alle piazze vir-
tuali, puo ancora diventare atto di testimonianza e di liberta.

Immaginiamo, dunque, una lezione di filosofia non come I'ennesima liturgia dell’e-
segesi, ma come esercizio di intelligenza incarnata. Non il commento rituale di Aristotele
o Kant — che pure meritano rispetto — bensi la messa in scena di un dialogo con un
chatbot o un motore predittivo. Si chiede agli studenti non di venerare la macchina, ma
di scomporne il discorso: quali presupposti reggono le sue risposte? Quale idea di liberta,
di verita, di responsabilita viene insinuata nei suoi algoritmi?

La lezione, cosi, non ¢ pit trasmissione di contenuti, ma teatro maieutico: una pale-
stra dove si apprende non tanto che cosa ha detto Hume, ma come le sue pagine sulla
causalita e ’abitudine possono ancora illuminarci di fronte alla prevedibilita compul-
siva delle intelligenze artificiali. Non solo che cosa abbia scritto Spinoza sul desiderio,
ma perché la sua ontologia della gioia e della potenza possa fungere oggi da antidoto al
nichilismo pulsionale delle piattaforme digitali®’.

Questa scena non appartiene a una nuova tecnofiction didattica, bensi alla pit antica
tradizione filosofica, quella che da Gustav Siewerth?® a Pierre Hadot® ha inteso il pen-
siero come forma di vita. E filosofia che si espone, che accetta di contaminarsi con le
contraddizioni del proprio tempo, che non teme di misurarsi con le macchine come un
tempo si misurava con gli dei o con i sofisti: interlocutori non meno potenti e seducenti,
da cui difendersi e insieme da cui lasciarsi provocare. E pedagogia filosofica in atto: non
il culto dei testi, ma la militanza del pensiero che torna, ancora una volta, ad assumere
su di sé la responsabilita di educare 'umano nell’eta degli algoritmi.

Occorre dunque uscire dal paradigma libresco, non per rifiutare i testi, ma per ritro-
vare in essi il fuoco dell’interrogazione originaria, come faceva Seneca quando scriveva
ai suoi allievi lettere che erano meditazioni sulla morte, sull’amicizia, sul tempo, o come
faceva Abelardo nel suo Sic et Non, non offrendo certezze, ma tensioni, dilemmi, smotta-
menti della ragione.

La lezione di filosofia del futuro - se vorra sopravvivere come spazio critico di uma-
nizzazione — non potra pitt limitarsi a trasmettere concetti; dovra formare coscienze,
allenare allo scandalo del pensiero, esercitare alla responsabilita della parola. Solo cosi,

20 H. Mercier & D. Sperber, Why do humans reason? Arguments for an argumentative theory, in «Behavioral and
Brain Sciences», 2011;34(2), pp. 57-74

77 Si rimanda agli studi sperimentali di: G. Caneva, S. Calcagno & D. Giordano, Socratic artificial mind (SAM).
Lessons from the evaluation of a GPT-3 based chatbot for Socratic dialogue, in «Sistemi intelligenti», 2023,
35(2), 413-434; D. Fedeli, E Zanon, S. Pascoletti, M. D’Agostini & E. Di Barbora, Le chatbot: sfida e opportunita
per percorsi di didattica metacognitiva, in «Nuova Secondaria», 2024, 41(8); A. Suorsa, Embodied and dialogical
basis for understanding humans with information: A sustainable view, in «Journal of the Association for Informa-
tion Science and Technology», 2024, 75(13), pp. 1466-1479; K. Zhang & A.B. Aslan, AT technologies for education:
Recent research & future directions, in «Computers and Education: Artificial Intelligence», 2021, 2.

8 G. Siewerth, Metaphysik der Kindheit, Freiburg i. Br.: Alber, 1959.

2 P. Hadot, La philosophie comme maniére de vivre, Paris, Albin Michel, 2002.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Oltre il sapere disabitato: verso un'ermeneutica formativa 19

come ammoniva Jonas®, 'atto educativo potra reggere il peso dell’atto tecnico: perché
avra saputo coltivare in chi apprende non solo la mente che sa, ma 'animo che custodi-
sce oltre all’accumulo di informazioni anche la capacita di abitare e di incarnare un’ere-
dita viva, sottraendola alla sterilita del sapere disabitato, brillante come superficie riflet-
tente, ma privo di radici; rapido nel calcolo, ma incapace di memoria viva; colmo di dati,
eppure vuoto di senso.

Riferimenti bibliografici

Agazzi E., La conoscenza dell’invisibile, Milano, Mimesis, 2021.

Biesta G., The Beautiful Risk of Education, Boulder, CO, Paradigm Publishers, 2014.

Cambi F., Introduzione alla filosofia dell’educazione, Bari, Laterza, 2008.

Cambi F., Filosofia dell’educazione in Italia, oggi. Figure e modelli, in «Studi sulla
Formazione», 13(1), 2010.

Cambi F., La pedagogia come sapere oggi: statuto epistemico e paradigma educativo, in
«Studi Sulla Formazione», 20(2), 2017.

Caneva G., Calcagno S., Giordano D., Socratic artificial mind (SAM). Lessons from the
evaluation of a GPT-3 based chatbot for Socratic dialogue, in «Sistemi intelligenti»,
35(2), 2023.

Derrida J., La Différance, in «Bulletin de la Société francaise de Philosophie», 62(3), 1968.

Di Bari C., I nativi digitali non esistono: educare a un uso consapevole, creativo e respon-
sabile dei media digitali, Roma, Uppa Edizioni, 2023.

Estermann J., Colonialidad, descolonizacién e interculturalidad. Apuntes desde la
Filosofia Intercultural, in «Polis. Revista Latinoamericana», (38), 2014.

Fedeli D., Zanon F., Pascoletti S., D’Agostini M., Di Barbora E., Le chatbot: sfida e oppor-
tunita per percorsi di didattica metacognitiva, in «Nuova Secondaria», 41(8), 2024.

Ferraris M., La pelle. Che cosa significa pensare nell’epoca dell’intelligenza artificiale,
Torino, Einaudi, 2025.

Floridi L., Pensare I'infosfera: La filosofia come design concettuale, Milano, Raffaello Cor-
tina Editore, 2020.

Foucault M., Histoire de la sexualité I: La volonté de savoir, Paris, Gallimard, 1976.

Gadamer H.-G., Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,
Tibingen, J.C.B. Mohr, 1960.

Hadot P., La philosophie comme maniére de vivre, Paris, Albin Michel, 2002.

Heidegger M., Was heifst Denken?, Ttibingen, Max Niemeyer, 1954.

Hooks B., Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom, New York, Rout-
ledge, 1994.

Jonas, H., Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisa-
tion, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1979.

Lopez A. G., La vulnerabilita come “spazio” di riflessione per I'educazione alla pace, in
«Personae. Scenari e prospettive pedagogiche», 1(1), 2022.

Lundgqvist U., Thingstrup S. H., Akerblom A., Multicultural and multilingual educator

39H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung...cit.

DOI: 10.36253/ssf-16763 | ISSN 2036-6981 (online)



20 Angela Arsena

professionalism, in «Nordic Journal of Comparative and International Education
(NJCIE)», 9(1), 2025.

Mariani A., Elementi di filosofia dell’educazione, Roma, Carocci, 2006.

Mariani A., La decostruzione in pedagogia: una frontiera teorico-educativa della postmo-
dernita, Roma, Armando Editore, 2008.

Mariani A., Sarsini D., Sulla metacognizione. Itinerari formativi nella scuola, Bologna,
Clueb, 2006.

Mercier H., Sperber D., Why do humans reason? Arguments for an argumentative theory,
in «Behavioral and Brain Sciences», 34(2), 2011.

Recalcati M., La luce e l'onda. Cosa significa insegnare, Torino, Einaudi, 2025.

Ricoeur P., Soi-méme comme un autre, Paris, Editions du Seuil, 1990.

Rosa M., Orey, D. C., Ethnomathematics: the cultural aspects of mathematics, in «Revista
Latinoamericana de Etnomatemematica», 4(2), 2011.

Sarsini D., Educazione/corpo. Per una prospettiva formativa alla corporeitd, in «Formazi-
one e societa della conoscenza: storie, teorie, professionalita: atti del convegno di
studi, Firenze, 9-10 novembre 2004», Firenze, Firenze University Press, 2006.

Siewerth G., Metaphysik der Kindheit, Freiburg i. Br., Alber, 1959.

Suorsa A., Embodied and dialogical basis for understanding humans with information: A
sustainable view, in «Journal of the Association for Information Science and Tech-
nology», 75(13), 2024.

Untersteiner M., Problemi di filologia filosofica, Milano, Cisalpino-Goliardica, 1980.

Zhang K., Aslan A. B., Al technologies for education: Recent research & future directions,
in «Computers and Education: Artificial Intelligence», 2, 2021.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



