Studi sulla Formazione: 28, 131-139, 2025-2
Qoremaecess DOI: 10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)
Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gesprdich :
“Ormai soltanto un Dio ci puo salvare”

GIANCARLA SOLA (0000-0002-9407921X)

Professoressa ordinaria di Pedagogia Generale e Sociale - Universita degli Studi di Genova

Corresponding author: giancarla.sola@unige.it

Abstract. The article examines the “Spiegel-Gesprich”, the renowned interview given
by Heidegger in 1966, addressing the political ambiguities that marked his complicity
with Nazism. Despite his undeniable contribution to metaphysics, his intellectual
hybris led him to a failure in the realm of political philosophy - perhaps also because
his thought, blind to the humanistic significance of Erziehung (education) and Bildung
(formation), reveals the Heidegger’s estrangement from the demands of a possible
humanism.

Keywords. Heidegger - Nazism - Education - Bildung - Humanism

E il 23 settembre 1966 quando Martin Heidegger rilascia, a due giornalisti - Hans-
Joachim Storig e Richard Stach - del settimanale tedesco “Der Spiegel”, la celebre inter-
vista Nur noch ein Gott kann uns retten (Ormai soltanto un dio ci puo salvare). Come
richiesto dal filosofo di Mef3kirch anche per altri suoi scritti, il testo di quel “Gesprdch”
(colloquio) potra essere pubblicato soltanto dopo la sua morte, ossia nel 1976. Trascorre,
dunque, poco pill di un trentennio dal momento in cui, concluso il periodo del Rettora-
to (dal 21 aprile 1933 al 27 aprile 1934)! presso la Albert-Ludwigs-Universitit di Fribur-
go, Heidegger torna su una pagina scomoda della propria vita di uomo, le cui ombre ne
attraversano la concezione metafisica incidendo anche sulle sue possibili interpretazioni.

Dopo quasi mezzo secolo dalla pubblicazione dell’intervista, comprendere le dichia-
rate affermazioni o le omesse posizioni heideggeriane comporta un’ermeneusi della
storia che si scontra ancora con molteplici interrogativi, parte dei quali tuttora irrisol-
ti. Fra questi ultimi, anzitutto i seguenti: Heidegger ¢ stato un nazista? Il suo pensie-
ro introduce I'ideologia nazista nella filosofia (cfr. Farias, 1987; Faye, 2005)? Oppure si
tratta di dicerie e/o tentativi di diffamare una figura emblematica della cultura tedesca e
uno degli interpreti pitt autorevoli della storia del pensiero occidentale (cfr. Nolte, 1992;
Safransky, 1994)? Vi sono prove inequivocabili per affermare che il filosofo del Dasein,

! Heidegger viene eletto Rettore il 21 aprile 1933. La nomina ufficiale & del giorno successivo. Il 1° maggio del-
lo stesso anno, come prescritto dalla normativa allora vigente per assumere ufficialmente I'incarico, siscrive al
“Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei” (NSDAP) - il “Partito Nazionalsocialista dei Lavoratori”. Il 13
aprile 1934 rassegna le dimissioni dagli uffici di Rettore, che vengono accolte dagli organi accademici il 27 aprile
dello stesso anno.

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



132 Giancarla Sola

denunciando la fine della metafisica classica e promuovendo la nascita di un nuovo pen-
siero, sostenga la superiorita del popolo tedesco e lelitarieta del suo sapere (cfr. Pogge-
ler, 1972; Kemper, 1990)? Loscurita del linguaggio che utilizza €, invero, un ingannevole
gergo dell’autenticita (Adorno, 1964)? Infine, la metafisica heideggeriana cela, equivoca-
mente, orientamenti antisemiti (Lyotard, 1988; Di Cesare, 2014; Nancy, 2015)? Di fronte
a tali domande - di cui un’ampia bibliografia critica fornisce testimonianza, riflettendo
posizioni anche differenti - si stagliano le risposte che Heidegger, attraverso il discus-
so “Spiegel-Gespréch”, ha consegnato alla memoria della metafisica, della filosofia e degli
uomini, non soltanto tedeschi. Si tratta di un testo - la cui trascrizione é stata approvata
da Hermann Heidegger, curatore dell’archivio del padre, situato presso Marbach - che ¢
stato considerato una sorta di testamento filosofico e dei cui legati sono beneficiari quan-
ti hanno fatto propria una delle lezioni heideggeriane forse pil rilevanti: la necessita, per
chiunque voglia comprendere, di una prioritaria «Erziehung zum Denken» (Heidegger,
1969: 80) — ossia, di una educazione al pensiero.

Fin dai primi passaggi, lo scopo dell’intervista & reso esplicito. Lobiettivo consiste
nel chiarire, dando la parola direttamente a Martin Heidegger, alcuni accadimenti della
sua vita che, seppur circoscritti entro un breve arco temporale, ne hanno segnato anche
la filosofia, con gravose (e percio discusse) implicazioni d’ordine politico. Va qui rilevato
come sia Heidegger stesso a portare il discorso, da sUbito, sul 1933 e le vicissitudini che
precedono, accompagnano e seguono I’anno in cui ricopre la carica di Rettore nell’Uni-
versita di Friburgo. «Si tratta certo di problemi importanti» — chiosa — «chissa se saro in
grado di dare a tutti una rispostal»® (Heidegger, 1976: 113). In effetti, non lo sara. Emerge
in Heidegger la salda (ma scomoda) consapevolezza di dover affrontare, motivandole, le
ragioni che lo hanno indotto ad assumere il ruolo di guida nell’Universita tedesca della
Brisgovia pochi mesi dopo ’ascesa di Hitler al potere — datata 30 gennaio 1933. Spicca
poi il tono dubitativo della seconda parte della frase, nella quale pondera — cautelativa-
mente ex ante — se sara nelle condizioni di poter rispondere ai molti interrogativi che il
suo Rettorato ha suscitato entro il dibattito filosofico, culturale e politico. Heidegger cir-
costanzia poi una premessa che ritiene indispensabile. Dichiara: «innanzitutto, devo dire
che prima del mio rettorato non mi ero mai in alcun modo occupato di politica» (ibid.:
114). Tale precisazione induce gli intervistatori a formulare un serie d’interrogativi fina-
lizzati a chiarire cosa lo avesse persuaso a compiere tale scelta, specie alla luce del conte-
sto storico-politico in cui versava la Germania, ormai governata dal nazionalsocialismo e
dal suo Fiihrer, Adolf Hitler.

Heidegger ricostruisce, attraverso argomentati passaggi, le circostanze che hanno
determinato — ma l'uso del condizionale “avrebbero” ¢, nelle presenti pagine, pitt oppor-
tuno - la sua elezione a Rettore. I fatti storici da lui sussunti sono, in rapida successione,
i seguenti. Il professor Wilhelm von Mollendorf, ordinario di anatomia presso I’'Universi-
ta di Friburgo, prende servizio come Rettore il 15 aprile del 1933. Poco dopo & «sollevato
dal suo incarico dall’allora Ministro della cultura del Baden» poiché Mollendorf, che era
socialdemocratico, «aveva proibito di appendere nell’Universita il cosiddetto “manifesto

2 Si annota che il testo tedesco dellintervista (cfr. Heidegger, Gesamtausgabe, Bd. 16, S. 652) presenta un punto
interrogativo - «(...), ob ich sie alle beantworten kann?» - anziché un punto esclamativo come invece riportato
nella traduzione italiana.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gesprdich... 133

sugli Ebrei™? (ibid.: 115). Lo stesso giorno della deposizione, Mollendorf si reca da Hei-
degger per esortarlo a succedergli nel Rettorato. E una conversazione tra colleghi, tenuta-
si in una congiuntura storica delicata e della quale entrambi paiono consapevoli. Lonere
¢ gravoso, ma si tratta di guidare I’Universita tedesca di Freiburg attraverso i marosi del-
la storia, affinché possa costituire la luce della scienza nel buio dei tempi. Heidegger fa
presente a Mollendorf che non ha «la benché minima esperienza nel campo dell’ammi-
nistrazione» (ibid.: 115). Da quanto riferisce nell’intervista, gli accordi politici per eleg-
gerlo Rettore erano tuttavia gia stati decisi, suo malgrado. Al riguardo, cosi commenta:
«l’elezione era stata preparata in modo che io, ormai, non potevo pil ritirare la mia can-
didatura» (ibid.: 116). Sicché, Heidegger accetta e diviene Rettore. Informa i giornalisti
di “Der Spiegel” di aver assunto tale impegno mosso soltanto dalla responsabilita e dal-
la volonta di ridare unita al sapere, frantumatosi in discipline specialistiche in seguito
alla progressiva «organizzazione tecnica delle Universita e delle Facolta» (ibid.: 117). La
situazione contingente richiedeva dunque d’impegnarsi per ricuperare quel «fondamen-
to essenziale» della conoscenza che era oramai «venuto meno» (ibid.: 118). Il dialogo
tra Heidegger e i giornalisti curva a questo punto sulla liberta nell’attivita di ricerca e
nelle universita, dove essa deve essere coltivata. Precisa Heidegger: «lo studio scientifi-
co» necessita di «riflessione» e «meditazione» (ibid.: l.c.), che soltanto una condizione di
liberta puo fornire. Tale riferimento & da Heidegger direttamente ricondotto alla prolu-
sione tenuta per il suo insediamento da Rettore — che sara pubblicata postuma, per i tipi
dell’editore francofortese Klostermann, nel 1983 (cfr. Heidegger, 1983). Li il tema della
Freiheit veniva rapportato al «destino del popolo tedesco» (ibid.: 35), il quale per Heideg-
ger — si legge in Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit - Das Rektorat 1933/34 -
ha il compito di «forgiare la propria storia» (ibid.: I.c.) nell'autonomia di pensiero e nella
liberta* del filosofare.

Gli intervistatori incalzano il filosofo, domandandogli come avesse potuto ipotiz-
zare e sperare in un risanamento dell’'universita proprio durante il nazionalsocialismo.
Heidegger procede con risposte ponderate, situandole entro gli ambiti della conoscen-
za e della scienza, della filosofia e della metafisica. Sono i suoi territori gnoseologici e le
sue enciclopedie di riferimento, contesti speculativi dei quali & abitatore confidente e ove
non esperisce la condizione ontologica dell’«Unheimlichkeit» (Heidegger, 1927: 189) - lo
“spaesamento” su cui aveva scritto in Sein und Zeit. Pertanto, con atteggiamento fermo
risponde: «L'Universita doveva rinnovarsi in base a una propria presa di coscienza» (Hei-
degger, 1976: 122). Se ne deduce che Heidegger presumesse di poter attuare all’interno
dell’universita una svolta filosofica, ritenuta improcrastinabile. Chiosa, infatti, al riguar-
do: «Io credevo allora che, nel confronto con il nazionalsocialismo, si potesse aprire una
nuova strada, I'unica possibile per un rinnovamento» (ibid.: 125). E con questo passaggio
che l'intervista, concluse alcune premesse, si concentra sugli aspetti politici piti discussi e
criticati del suo Rettorato.

A Heidegger viene esplicitamente chiesto quale rapporto ha intrattenuto con il Par-
tito Nazionalsocialista e le sue organizzazioni studentesche durante il Rettorato, come

311 7 aprile 1933 il governo di Hitler vara la Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums, la legge che
impone di sollevare dai loro incarichi i funzionari pubblici (tra i quali i Professori universitari) non ariani.

4 Sulla concezione heideggeriana di liberta si veda il volume Martin Heidegger, Phinomenologie der Freiheit, di
Giinther Figal (1988).

DOI: 10.36253/ss5f-16746 | ISSN 2036-6981 (online)



134 Giancarla Sola

ha agito in occasione del falo dei libri ebraici organizzato davanti all’'universita, quali
decisioni ha assunto dopo che alle biblioteche veniva imposto di espungere i libri a firma
di autori ebrei. Le sue risposte risultano circostanziate: «Io ho proibito il falo dei librix;
«Non ho accolto le reiterate diffide a togliere i libri degli autori ebrei» (ibid.: l.c.); nomi
come Husserl - al quale, come ¢ noto, Heidegger era particolarmente legato — «continua-
rono ad essere citati e discussi come prima del 1933» (ibid.: 126).

Gli intervistatori domandano a Heidegger se, dunque, la sua compromissione con il
nazionalsocialismo ha costituito soltanto una contingenza inevitabile, dato il momento
storico e il suo incarico politico, accompagnata da una serie di dicerie e malignita infon-
date. A tale provocazione, cosi risponde: «(...) I'assunzione del rettorato & probabilmente
solo un pretesto», giacché «le motivazioni della calunnia stanno pitl in profondita» (ibid.:
126). Ma Heidegger — va qui rilevato — non chiarisce quali esse siano, rimarcando che
«probabilmente la polemica avvampera sempre di nuovo ogni qual volta vi sara un prete-
stox» (ibid.: I.c.). 1l filosofo appare ora assumere una posizione difensiva, portando esempi
che attestano (o, attesterebbero) «das Gerede» (Heidegger, 1979: 376-387): la perniciosa
«chiacchiera» priva di fondamento - tema sul quale si soffermeranno le pagine dei Pro-
legomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Prolegomeni alla storia del concetto di tempo)
— che lo ha riguardato. Precisa: «Il mio comportamento rimase, dopo il 1933, immutato»
(Heidegger, 1976: 126). E poi adduce pezze giustificative, comprovanti — secondo Heideg-
ger - la natura immutata, durante il nazismo e dopo, dei suoi rapporti con gli Ebrei. E il
caso, tra gli altri, della sua allieva Helene Weiss — nei riguardi della quale annota di aver
ricevuto copia di uno scritto, con dedica autografa, nel 1948 -, di Karl Jaspers — con cui
rimarca di aver continuato a intrattenere un legame epistolare dal 1934 al 1938, sebbene
la moglie fosse Ebrea — e di Edmund Husserl.

Rispetto a quest’ultimo, destinatario dell’epigrafe posta in apertura di Sein und Zeit
- ma soltanto per le prime quattro edizioni del testo, pubblicate dal 1927 al 1935 -, asse-
risce: «Che cosa abbia indotto Husserl a prendere cosi pubblicamente le distanze dal mio
pensiero non ho potuto appurarlo» (ibid.: 129). Heidegger tiene a precisare che I'omissio-
ne della dedica a Husserl, in occasione della quinta edizione, nel 1941, del suo testo forse
pitt conosciuto, ¢ stata una decisione dell’editore Niemeyer, il quale a causa della situazio-
ne politica di quegli anni «vide imminente una proibizione del libro» (ibid.: 130). Sicché
Heidegger acconsente, anche in questo caso - si deduce alla luce delle chiose del filoso-
fo — suo malgrado. Gli viene poi domandato se & vero che ha impedito al suo maestro,
Professore emerito, l’accesso alla biblioteca universitaria e al seminario filosofico. Lui
risponde in modo categorico: «E una calunnia (das ist eine Verleumdung)» (ibid.: 131).

Come sarebbe dunque nata questa voce — chiedono i giornalisti? Heidegger, posto
alle strette, si fa vago e replica nei seguenti termini: «non lo so neanch’io, e non riesco a
spiegarmela» (ibid.: I.c.). Husserl muore nel 1938. Rispetto al periodo della malattia che
ha preceduto il suo decesso, Heidegger riconosce di non essergli stato accanto, neppure
per corrispondenza. Manifestando, con cio, I’'assenza di quel sentimento di gratitudine
che ogni allievo dovrebbe al proprio maestro. Esterna poi il rammarico di non aver par-
tecipato al suo funerale. Sono tuttavia aspetti per i quali si scusera successivamente con
la moglie di Husserl. Quest’ultima - riferisce Heidegger abbozzando una giustificazione
per il comportamento da lui tenuto — aveva pero da tempo interrotto «i rapporti tra le
nostre due famiglie» (ibid.: 133). Cosi si concludono i riferimenti mossi al legame che ori-

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gesprdich... 135

ginariamente univa i due filosofi e il Rettorato heideggeriano aveva radicalmente mutato,
portando alla rottura del loro rapporto.

Lintervista affronta, successivamente, i motivi che hanno - o avrebbero - indotto Hei-
degger a lasciare, nel 1934, la carica di Rettore. Vengono ricostruiti i fatti, che ¢ lo stes-
so ex Rettore a dettagliare. Sinotticamente, cosi li riassume: «gia intorno al Natale 1933
mi fu chiaro che il rinnovamento dell'universita che avevo in mente non mi sarebbe stato
possibile né contro le resistenze che esistevano all'interno del corpo accademico né contro
il partito» (ibid.: 134). Heidegger muove qui richiamo alla sua volonta di nominare quali
Presidi delle singole Facolta colleghi pitl giovani, distintisi per il loro livello scientifico ma
espressione di posizioni politiche avverse al regime nazionalsocialista, nonché al rifiuto
con il quale si & opposto alle richieste di sostituire i decani di giurisprudenza e medicina
con figure «gradite al partito» (ibid.: 134). Sottolinea di aver preannunciato le sue dimis-
sioni qualora gli fosse stato impedito di attuare i cambiamenti che prefigurava necessari
per «superare lorganizzazione tecnica dell’'Universita» (ibid.: 130). E poi commenta: «cid
accadeva nel febbraio 1934» (ibid.: I.c.). Quindi, avvalorando le sue preannunciate dimis-
sioni, conferma: «E cosi fu» (ibid.: 134). Per Heidegger I'universita ¢ ormai alla deriva poi-
ché ha smarrito il proprio fine, che consiste — si legge nelle pagine di Lautoaffermazio-
ne dell'universita tedesca — nell'accrescere le possibilita del conoscere attraverso il pensare
autentico e nel costruire un futuro degno della Germania e della filosofia tedesca. Osser-
va: «dopo dieci mesi di servizio io recedevo dall'ufficio, mentre altri rettori, in quellepoca,
restavano in carica due o pill anni» (ibid.: L.c). A questo punto lascia spazio a una consi-
derazione che ha l'accento di un “jaccuse” scagliato contro il mondo dell'informazione e i
toni di una difesa verso se stesso: «Mentre la stampa interna ed estera aveva commentato
nei modi pill svariati la mia assunzione del rettorato, tacque del tutto al momento delle
mie dimissioni» (ibid.: 134). Inoltre, relativamente a un incontro da lui avuto con l'allora
Ministro della “Scienza della Cultura e dellEducazione Popolare™ del Reich, soggiunge:
«non capisco come mi si rimproveri di aver avuto tale colloquio, quando in quei frangen-
ti tutti i governatori stranieri si affrettavano a riconoscere Hitler e a manifestargli quella
riverenza che ¢ d’'uso nelle relazioni internazionali» (ibid.: 136). In tale passaggio 'Heideg-
ger politico tradisce 'Heidegger filosofo, giacché questultimo si ¢ contraddistinto, lungo
i sentieri della metafisica, per la ricerca di quellautenticita - il termine tedesco Eigentli-
chkeit € ricorrente nei lavori heideggeriani — che ¢ nemica delle convenzioni, del confor-
mismo, dell'uniformita, dellequivoco e della superficialita.

Heidegger specifica che, concluso il Rettorato, si dedica soltanto all’insegnamento
e alla scrittura. Rifiuta anche di partecipare «alla cerimonia solenne del passaggio della
carica al nuovo rettore» (ibid.: 137), che & stato - lo precisa, come a volersi affrancare
da un solo supposto coinvolgimento politico con il nazismo nell’espletamento degli uffici
rettorali — «Il primo Rettore Nazionalsocialista dell’Universita» (ibid.: l.c.). Rievocando
il periodo che segue le sue dimissioni, cosi assevererd: «fui costantemente sorvegliato»
(ibid.: 137) dal Partito. E poi prosegue, elencando fatti che dimostrano (o dimostrereb-
bero) quanto il Reich diffidasse di lui. Dichiara: «Sapevo soltanto che i miei scritti non
potevano essere recensiti»; «al Congresso Internazionale di Filosofia, tenutosi a Praga nel
1934, io non fui delegato da parte tedesca, né fui in alcun modo invitato»; «Il Discorso

5Si tratta di Bernhardt Rust, gia deputato del NSDAP nel 1930, durante il gabinetto Goring.

DOI: 10.36253/ss5f-16746 | ISSN 2036-6981 (online)



136 Giancarla Sola

sul rettorato fu nel 1934, per disposizione del Partito, ben presto ritirato dal commer-
cio» (ibid.: 1938-139). Nell’estate del 1944, con gli accadimenti politici della Seconda
Guerra Mondiale, «fui comandato per lavori di zappatore sulla riva del Reno» (ibid.: 140).
Insomma, Heidegger sostiene di non aver avuto alcuna compromissione politica con il
Partito hitleriano se non per quelle circostanze istituzionali richieste dalle funzioni di
Rettore. Gli esempi e le motivazioni che prospetta, tuttavia, non paiono sufficienti per
poter ritenere veritiera e, dunque, credibile tale sua posizione. Cio, soprattutto, conside-
rando quanto storicamente ¢ accaduto negli anni seguenti il suo Rettorato. E sufficiente,
qui, il ricorso a una sola parola: Shoah.

La parte conclusiva dell'intervista apre a questioni politiche di piti ampio respiro, solo
in parte connesse con il periodo del Rettorato. Il comunismo, l'americanismo, la demo-
crazia, il rapporto fra politica e filosofia, il progressivo ruolo assunto dalla tecnica entro
lenciclopedia dei saperi, il rischio della cibernetica (cfr. ibid.: 141-153). Su tale aspetto
Heidegger si sofferma. Argomenta: «questo ¢ appunto I'inquietante», ossia che la tecnica,
con i suoi sviluppi, «funziona e che il funzionare spinge sempre oltre verso un ulteriore
funzionare», strappando e sradicando «'uomo sempre pill dalla terra» (ibid.: 146). Siffatta
espressione, nel linguaggio heideggeriano e nelle sue semantiche, allude metaforicamente
allallontanamento dellessere umano da quanto gli ¢ piu originario e coessenziale: il pensa-
re. Chi potrebbe oggi, nel XXI secolo e di fronte agli sviluppi sorprendenti dell'intelligenza
artificiale, dissentire? Ma non ¢ la grandezza del metafisico a essere, qui, posta in discus-
sione. Lo sono invece i suoi errori di uomo e le travisazioni esiziali che innervano la sua
filosofia politica, figlia dell'incapacita d’'interpretare la storia.

I giornalisti pongono le domande conclusive, chiedendo a Heidegger se proprio in
ragione della sua esperienza la filosofia possa influire sulle azioni degli esseri umani e
con cio, attraverso la politica, cambiare il mondo. La risposta di una delle pit autore-
voli voci del pensiero occidentale ¢ tanto laconica quanto inaspettata: «Ormai soltanto
un Dio ci puo salvare» (ibid.: 149). Con queste parole Heidegger non intende profilare
un orizzonte di salvezza, né auspicare I'intervento di un dio provvidenziale per le sor-
ti dell'umanita, bensi denunciare 'insolvenza della filosofia. La ritiene un sapere ormai
«alla fine» (ibid.: 150), poiché incapace di condurre I'uomo attraverso la conoscenza
affinché impari a pensare quanto di pit problematico esista e lo componga: «das Sein»
- lessere (ibid.: I.c.). Questo essere «ha bisogno dell'uomo per la sua rivelazione, custodia
e configurazione» (ibid.: l.c.) ed ¢ per tale ragione che diventa necessario — secondo Hei-
degger - che 'uomo venga educato a pensarlo. Tuttavia, sentenzia il filosofo, «per noi, di
oggi, la grandezza di cio che ¢ da pensare ¢ troppo grande» (ibid.: 169). Pertanto, «io non
conosco nessuna strada per una immediata modifica dell’attuale stato del mondo, posto
che una tale strada sia in generale umanamente possibile (menschenmdaglich)» (ibid.: 157).
Sicché - conclude riprendendo le parole dei giornalisti —, «in effetti, non posso» (ibid.:
156) risultare d’aiuto. Se in questa esplicita posizione Heidegger celi la consapevolezza
di non aver saputo o potuto agire quale uomo, come filosofo o nel ruolo di Rettore per
impedire il disfacimento della filosofia nella Germania rimane un’ermeneusi incerta.
Tuttavia, pare opportuno profilare alcune considerazioni finali sulla struttura complessi-
va dell’intervista e dei suoi contenuti.

11 colloquio tra Heidegger e i giornalisti si svolge nel 1966, allorché il mondo conosce
ormai cosa ha comportato il nazismo hitleriano: la Shoah, con i suoi oltre sei milioni di

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gesprdich... 137

morti — non soltanto di origine ebraica. E, dunque, inverosimile che né I'intervistato-
re né Heidegger pronuncino mai la parola “Shoah”. Se vi sia stato un preventivo accor-
do fra le parti affinché tale argomento venisse opportunisticamente taciuto non ¢, allo
stato attuale delle conoscenze, dato sapersi. Tuttavia, appare ipotizzabile. Come si & gia
ricordato, Heidegger ha disposto che alcuni scritti venissero editi dopo la sua morte. Di
tale volonta si € reso garante Hermann Heidegger, gestendo i tempi di pubblicazione del
corpus heideggeriano e l'accesso all’archivio di Marbach. Qui erano custoditi anche gli
Schwarze Hefte®, i trentatré taccuini — redatti dal 1931 al 1969 - che sono dati alle stam-
pe soltanto nel 2014, aprendo ulteriori possibili interpretazioni circa le responsabilita
politiche di Heidegger durante il nazismo (cfr. Heinz — Kellerer, 2016). Anche in questo
caso, pero, non si puo escludere che alcuni aspetti siano stati omessi, per decisione del
filosofo o/e per mano di altri. Sicché, ancora nel 2025, non si ¢ in possesso dei materia-
li e documenti necessari per ricostruire con attendibilita il cosiddetto “caso Heidegger”
(cfr. Habermas, 1988a, 1988b; Weil, 1994; Derrida - Gadamer - Lacoue-Labarthe, 2015)
e chiarire, definitivamente, 'entita della compromissione del filosofo di Mefikirch con il
nazismo. Si ¢ tuttavia oggi nelle condizioni storiche per rilevare come Martin Heidegger,
a fronte dell’indubbio contributo fornito alla metafisica, abbia pero fallito - forse per la
sua hybris di pensatore — nella costruzione della propria filosofia politica, la cui fallacia
perigliosa va rammentata ogni qual volta, almeno entro il perimetro circoscritto (ma pri-
vilegiato) della Filosofia dell’Educazione, si torni a interpretare la potenza teoretica del
suo pensiero e, piu in particolare, della sua lezione sull’«Erziehung zum Denken». Tan-
to dell’Erziehung (educazione) quanto della Bildung (formazione umana) il filosofo del
Dasein non ha infatti compreso il costitutivo e universale significato umanistico, come
si evince (cfr. Sola, 2008) anche dalle pagine del Brief iiber den «Humanismus» (Lettera
sul’'umanismo). D’altronde, Martin Heidegger non ¢ stato — né lui stesso si sarebbe defi-
nito tale — un umanista.

Riferimenti bibliografici

Adorno Wiesengrund Th., Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1964.

Anders G., Uber Heidegger, Miinchen, Beck, 2001.

Angelino C., Lerrore filosofico di Martin Heidegger, Genova, Il Melangolo, 2001.

Cambi F., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2001.

Id., Heidegger e la pedagogia. Sondaggi e riflessioni, in «Studi sulla formazione», n.2,
2006, pp. 7-15.

Derrida J., Gadamer H.-G., Lacoue-Labarthe Ph., Il caso Heidegger: una filosofia nazista?,
Udine, Mimesis, 2015.

Di Cesare D., Heidegger e gli ebrei, Torino, Bollati Boringhieri, 2014.

Farias V., Heidegger et le Nazisme, Paris, Verdier (1987), trad. it. Heidegger e il nazismo,
Torino, Bollati Boringhieri, 1988.

¢1l titolo (in italiano Quaderni Neri) & stato assegnato dallo stesso Heidegger a una serie di riflessioni e appunti
filosofico-politici originariamente contenuti in libretti di tela nera cerata. Nel 2014 sono confluiti nella Martin
Heidegger Gesamtausgabe, edita per i tipi delleditore francofortese Klostermann.

DOI: 10.36253/ss5f-16746 | ISSN 2036-6981 (online)



138 Giancarla Sola

Faye E., Heidegger. L'introduction du nazisme dans la philosophie. Autour des seminaries
inédits de 1933-1935, Paris, Albin Michel, 2005.

Fédier F., Anatomie d’un scandale, Paris, Laffont (1988), trad. it. Anatomia di uno scan-
dalo, Milano, Egea, 1993.

Figal G., Martin Heidegger, Phdnomenologie der Freiheit, Frankfurt a.M., Athendum
(1988), trad. it. Martin Heidegger. Fenomenologia della libertd, Genova, Il Melangolo,
2007.

Gennari M., Martin Heidegger e il «Brief iiber den “Humanismus”™, in «Pedagogia e
Vita», n. 1, 2001, pp. 25-43.

Id., Filosofia della formazione dell’'uomo, Milano, Bompiani.

Habermas J., Martin Heidegger, I'ceuvre et I'engagement, Paris, Cerf, 1988a.

Id., 1 filosofo e il nazista: il caso Heidegger e la coscienza della Germania, Roma, EPC,
1988b.

Heidegger M., Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer (1927), trad. it. Essere e tempo, ed. P.
Chiodi, Milano, Mondadori, 2006.

Id., Brief iiber den «Humanismus», Bern, Franke (1947), trad. it. Lettera sull’«<umanismo»,
Milano, Adelphi, 19983

Id., Zur Sache des Denkens, Ttibingen, Niemeyer (1969), trad. it. Tempo ed essere, Milano,
Longanesi, 2007.

Id., Gesamtausgabe, Frankfurt a.M., Klostermann, 1975.

Id., Nur noch ein Gott kann uns helfen, in «Der Spiegel», 31 Mai (1976); in Heidegger,
Gesamtausgabe, Frankfurt a.M., Klostermann, 2000, Bd. 16, SS. 652-683, trad. it.
Ormai solo un Dio ci puo salvare, Parma, Guanda, 1987.

Id., Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Frankfurt a.M., Klostermann (1979),
trad. it. Prolegomeni alla storia del concetto di tempo, Genova, Il Melangolo, 1999.

Id., Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit. Das Rektorat 1933/34. Tatsachen
und Gedanken, Klostermann, Frankfurt a.M. (1983), trad. it. Lautoaffermazione
dell’universita tedesca. Il rettorato 1933/34, Genova, Il Melangolo, 2001.

Id., Zur Bestimmung der Philosophie, Frankfurt a.M., Klostermann (1987), trad. it. Per la
determinazione della filosofia, Napoli, Guida, 20022,

Id., Politische Schriften, Frankfurt a.M., Klostermann, (1995), trad. it. Scritti politici,
Casale Monferrato, Piemme, 1998.

Id., Schwarze Hefte (2014), in Gesamtausgabe, Frankfurt a.M, Klostermann, Bde. 96
(2014), 97 (2015), 98 (2018), trad. it. Quaderni neri, ed. P. Trawny, Milano, Bompia-
ni, 3 voll, 2015-2022.

Heinz M., Kellerer S (hrsg.), Martin Heideggers Schwarze Hefte: eine philosophisch-politi-
sche Debatte, Berlin, Suhrkamp, 2016.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundrif§), Genova, Il Melangolo, 2013.

Kemper P., Martin Heidegger - Faszination und Erschrecken: die politische Dimension
einer Philosophie, Frankfurt a.m.- New York, Campus Verlag, 1990.

Lowith K., Heidegger-Denker in diirftiger Zeit, Frankfurt a.M., Fischer, 1953.

Lyotard J.-F., Heidegger et “Les Juifs”, Editions Galilée, Paris (1988), trad. it. Heidegger e
“gli ebrei”, Milano, Feltrinelli, 1989.

Mohler A., Die konservative Revolution in Deutschland 1919-1932, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1989.

Dossier Studi sulla Formazione, 2025-2



Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gesprdich... 139

Nancy J.-L., Banalité de Heidegger, Paris, Galilée, 2015.

Nolte E., Martin Heidegger. Politik und Geschichte im Leben und Denken, Berlin-Frank-
furt a.M.Ullstein (1992), trad. it. Martin Heidegger tra politica e storia, Roma-Bari,
Laterza, 1994.

Poggeler O., Philosophie und Politik bei Heidegger, Freiburg i.Br-Miinchen, Karl Alber
Verlag, 1972.

Safranski R., Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit, Miinchen-Wien,
Carl Hanser Verlag, (1994), trad. it. Heidegger e il suo tempo, Milano, Longanesi,
1996.

Schmidt G., Heideggers philosophische Politik. Martin Heidegger und das Dritte Reich,
Darmstadt, 1989.

Sluga H., Heidegger’s crisis: philosophy and politics in Nazi Germany (1993), Harvard
University Press, Cambridge (England), 1993.

Sola G., Heidegger e la Pedagogia, Genova, Il Melangolo, 2008.

Ead., Die pddagogischen Begriffe “paideia”, “Bildung” und “Erziehung” im Denken Mar-
tin Heideggers, in «Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Pddagogik», n. 2, 2010,
pp.228-242.

Weil E., Il caso Heidegger, in «Belfagor», Olschki, n.1, 1994, pp.55-64.

Zaborowsky H., «Eine Frage von Irre und Schuld?» Martin Heidegger und der
Nationalsozialismus, Frankfurt a.M., Fischer, 2010.

DOI: 10.36253/ss5f-16746 | ISSN 2036-6981 (online)



