
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 131-139, 2025-2

Martin Heidegger e il suo celebre Spiegel-Gespräch : 
“Ormai soltanto un Dio ci può salvare”

Giancarla Sola (0000-0002-9407921X)

Professoressa ordinaria di Pedagogia Generale e Sociale – Università degli Studi di Genova

Corresponding author: giancarla.sola@unige.it

Abstract. The article examines the “Spiegel-Gespräch”, the renowned interview g iven 
by Heidegger in 1966, addressing the political ambiguities that marked his complicity 
with Nazism. Despite his undeniable contribution to metaphysics, his intellectual 
hybris led him to a failure in the realm of political philosophy – perhaps also because 
his thought, blind to the humanistic significance of Erziehung (education) and Bildung 
(formation), reveals the Heidegger’s estrangement from the demands of a possible 
humanism.

Keywords. Heidegger - Nazism - Education - Bildung - Humanism

È il 23 settembre 1966 quando Martin Heidegger rilascia, a due giornalisti – Hans-
Joachim Störig e Richard Stach – del settimanale tedesco “Der Spiegel”, la celebre inter-
vista Nur noch ein Gott kann uns retten (Ormai soltanto un dio ci può salvare). Come 
richiesto dal filosofo di Meßkirch anche per altri suoi scritti, il testo di quel “Gespräch” 
(colloquio) potrà essere pubblicato soltanto dopo la sua morte, ossia nel 1976. Trascorre, 
dunque, poco più di un trentennio dal momento in cui, concluso il periodo del Rettora-
to (dal 21 aprile 1933 al 27 aprile 1934)1 presso la Albert-Ludwigs-Universität di Fribur-
go, Heidegger torna su una pagina scomoda della propria vita di uomo, le cui ombre ne 
attraversano la concezione metafisica incidendo anche sulle sue possibili interpretazioni. 

Dopo quasi mezzo secolo dalla pubblicazione dell’intervista, comprendere le dichia-
rate affermazioni o le omesse posizioni heideggeriane comporta un’ermeneusi della 
storia che si scontra ancora con molteplici interrogativi, parte dei quali tuttora irrisol-
ti. Fra questi ultimi, anzitutto i seguenti: Heidegger è stato un nazista? Il suo pensie-
ro introduce l’ideologia nazista nella filosofia (cfr. Farias, 1987; Faye, 2005)? Oppure si 
tratta di dicerie e/o tentativi di diffamare una figura emblematica della cultura tedesca e 
uno degli interpreti più autorevoli della storia del pensiero occidentale (cfr. Nolte, 1992; 
Safransky, 1994)? Vi sono prove inequivocabili per affermare che il filosofo del Dasein, 

1 Heidegger viene eletto Rettore il 21 aprile 1933. La nomina ufficiale è del giorno successivo. Il 1° maggio del-
lo stesso anno, come prescritto dalla normativa allora vigente per assumere ufficialmente l’incarico, s’iscrive al 
“Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei” (NSDAP) – il “Partito Nazionalsocialista dei Lavoratori”. Il 13 
aprile 1934 rassegna le dimissioni dagli uffici di Rettore, che vengono accolte dagli organi accademici il 27 aprile 
dello stesso anno. 



132 Author

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giancarla Sola

denunciando la fine della metafisica classica e promuovendo la nascita di un nuovo pen-
siero, sostenga la superiorità del popolo tedesco e l’elitarietà del suo sapere (cfr. Pögge-
ler, 1972; Kemper, 1990)? L’oscurità del linguaggio che utilizza è, invero, un ingannevole 
gergo dell’autenticità (Adorno, 1964)? Infine, la metafisica heideggeriana cela, equivoca-
mente, orientamenti antisemiti (Lyotard, 1988; Di Cesare, 2014; Nancy, 2015)? Di fronte 
a tali domande – di cui un’ampia bibliografia critica fornisce testimonianza, riflettendo 
posizioni anche differenti – si stagliano le risposte che Heidegger, attraverso il discus-
so “Spiegel-Gespräch”, ha consegnato alla memoria della metafisica, della filosofia e degli 
uomini, non soltanto tedeschi. Si tratta di un testo – la cui trascrizione è stata approvata 
da Hermann Heidegger, curatore dell’archivio del padre, situato presso Marbach – che è 
stato considerato una sorta di testamento filosofico e dei cui legati sono beneficiari quan-
ti hanno fatto propria una delle lezioni heideggeriane forse più rilevanti: la necessità, per 
chiunque voglia comprendere, di una prioritaria «Erziehung zum Denken» (Heidegger, 
1969: 80) – ossia, di una educazione al pensiero.

Fin dai primi passaggi, lo scopo dell’intervista è reso esplicito. L’obiettivo consiste 
nel chiarire, dando la parola direttamente a Martin Heidegger, alcuni accadimenti della 
sua vita che, seppur circoscritti entro un breve arco temporale, ne hanno segnato anche 
la filosofia, con gravose (e perciò discusse) implicazioni d’ordine politico. Va qui rilevato 
come sia Heidegger stesso a portare il discorso, da sùbito, sul 1933 e le vicissitudini che 
precedono, accompagnano e seguono l’anno in cui ricopre la carica di Rettore nell’Uni-
versità di Friburgo. «Si tratta certo di problemi importanti» – chiosa – «chissà se sarò in 
grado di dare a tutti una risposta!»2 (Heidegger, 1976: 113). In effetti, non lo sarà. Emerge 
in Heidegger la salda (ma scomoda) consapevolezza di dover affrontare, motivandole, le 
ragioni che lo hanno indotto ad assumere il ruolo di guida nell’Università tedesca della 
Brisgovia pochi mesi dopo l’ascesa di Hitler al potere – datata 30 gennaio 1933. Spicca 
poi il tono dubitativo della seconda parte della frase, nella quale pondera – cautelativa-
mente ex ante – se sarà nelle condizioni di poter rispondere ai molti interrogativi che il 
suo Rettorato ha suscitato entro il dibattito filosofico, culturale e politico. Heidegger cir-
costanzia poi una premessa che ritiene indispensabile. Dichiara: «innanzitutto, devo dire 
che prima del mio rettorato non mi ero mai in alcun modo occupato di politica» (ibid.: 
114). Tale precisazione induce gli intervistatori a formulare un serie d’interrogativi fina-
lizzati a chiarire cosa lo avesse persuaso a compiere tale scelta, specie alla luce del conte-
sto storico-politico in cui versava la Germania, ormai governata dal nazionalsocialismo e 
dal suo Führer, Adolf Hitler. 

Heidegger ricostruisce, attraverso argomentati passaggi, le circostanze che hanno 
determinato – ma l’uso del condizionale “avrebbero” è, nelle presenti pagine, più oppor-
tuno – la sua elezione a Rettore. I fatti storici da lui sussunti sono, in rapida successione, 
i seguenti. Il professor Wilhelm von Möllendorf, ordinario di anatomia presso l’Universi-
tà di Friburgo, prende servizio come Rettore il 15 aprile del 1933. Poco dopo è «sollevato 
dal suo incarico dall’allora Ministro della cultura del Baden» poiché Möllendorf, che era 
socialdemocratico, «aveva proibito di appendere nell’Università il cosiddetto “manifesto 

2 Si annota che il testo tedesco dell’intervista (cfr. Heidegger, Gesamtausgabe, Bd. 16, S. 652) presenta un punto 
interrogativo – «(...), ob ich sie alle beantworten kann?» – anziché un punto esclamativo come invece riportato 
nella traduzione italiana.



133Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI:  10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)

Martin Heidegger e il suo celebre  Spiegel-Gespräch... 

sugli Ebrei”»3 (ibid.: 115). Lo stesso giorno della deposizione, Möllendorf si reca da Hei-
degger per esortarlo a succedergli nel Rettorato. È una conversazione tra colleghi, tenuta-
si in una congiuntura storica delicata e della quale entrambi paiono consapevoli. L’onere 
è gravoso, ma si tratta di guidare l’Università tedesca di Freiburg attraverso i marosi del-
la storia, affinché possa costituire la luce della scienza nel buio dei tempi. Heidegger fa 
presente a Möllendorf che non ha «la benché minima esperienza nel campo dell’ammi-
nistrazione» (ibid.: 115). Da quanto riferisce nell’intervista, gli accordi politici per eleg-
gerlo Rettore erano tuttavia già stati decisi, suo malgrado. Al riguardo, così commenta: 
«l’elezione era stata preparata in modo che io, ormai, non potevo più ritirare la mia can-
didatura» (ibid.: 116). Sicché, Heidegger accetta e diviene Rettore. Informa i giornalisti 
di “Der Spiegel” di aver assunto tale impegno mosso soltanto dalla responsabilità e dal-
la volontà di ridare unità al sapere, frantumatosi in discipline specialistiche in seguito 
alla progressiva «organizzazione tecnica delle Università e delle Facoltà» (ibid.: 117). La 
situazione contingente richiedeva dunque d’impegnarsi per ricuperare quel «fondamen-
to essenziale» della conoscenza che era oramai «venuto meno» (ibid.: 118). Il dialogo 
tra Heidegger e i giornalisti curva a questo punto sulla libertà nell’attività di ricerca e 
nelle università, dove essa deve essere coltivata. Precisa Heidegger: «lo studio scientifi-
co» necessita di «riflessione» e «meditazione» (ibid.: l.c.), che soltanto una condizione di 
libertà può fornire. Tale riferimento è da Heidegger direttamente ricondotto alla prolu-
sione tenuta per il suo insediamento da Rettore – che sarà pubblicata postuma, per i tipi 
dell’editore francofortese Klostermann, nel 1983 (cfr. Heidegger, 1983). Lì il tema della 
Freiheit veniva rapportato al «destino del popolo tedesco» (ibid.: 35), il quale per Heideg-
ger – si legge in Die Selbstbehauptung der deutschen Universität - Das Rektorat 1933/34 – 
ha il compito di «forgiare la propria storia» (ibid.: l.c.) nell’autonomia di pensiero e nella 
libertà4 del filosofare. 

Gli intervistatori incalzano il filosofo, domandandogli come avesse potuto ipotiz-
zare e sperare in un risanamento dell’università proprio durante il nazionalsocialismo. 
Heidegger procede con risposte ponderate, situandole entro gli àmbiti della conoscen-
za e della scienza, della filosofia e della metafisica. Sono i suoi territori gnoseologici e le 
sue enciclopedie di riferimento, contesti speculativi dei quali è abitatore confidente e ove 
non esperisce la condizione ontologica dell’«Unheimlichkeit» (Heidegger, 1927: 189) – lo 
“spaesamento” su cui aveva scritto in Sein und Zeit. Pertanto, con atteggiamento fermo 
risponde: «L’Università doveva rinnovarsi in base a una propria presa di coscienza» (Hei-
degger, 1976: 122). Se ne deduce che Heidegger presumesse di poter attuare all’interno 
dell’università una svolta filosofica, ritenuta improcrastinabile. Chiosa, infatti, al riguar-
do: «Io credevo allora che, nel confronto con il nazionalsocialismo, si potesse aprire una 
nuova strada, l’unica possibile per un rinnovamento» (ibid.: 125). È con questo passaggio 
che l’intervista, concluse alcune premesse, si concentra sugli aspetti politici più discussi e 
criticati del suo Rettorato.

A Heidegger viene esplicitamente chiesto quale rapporto ha intrattenuto con il Par-
tito Nazionalsocialista e le sue organizzazioni studentesche durante il Rettorato, come 

3 Il 7 aprile 1933 il governo di Hitler vara la Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums, la legge che 
impone di sollevare dai loro incarichi i funzionari pubblici (tra i quali i Professori universitari) non ariani.
4 Sulla concezione heideggeriana di libertà si veda il volume Martin Heidegger, Phänomenologie der Freiheit, di 
Günther Figal (1988).



134 Author

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giancarla Sola

ha agito in occasione del falò dei libri ebraici organizzato davanti all’università, quali 
decisioni ha assunto dopo che alle biblioteche veniva imposto di espungere i libri a firma 
di autori ebrei. Le sue risposte risultano circostanziate: «Io ho proibito il falò dei libri»; 
«Non ho accolto le reiterate diffide a togliere i libri degli autori ebrei» (ibid.: l.c.); nomi 
come Husserl – al quale, come è noto, Heidegger era particolarmente legato – «continua-
rono ad essere citati e discussi come prima del 1933» (ibid.: 126). 

Gli intervistatori domandano a Heidegger se, dunque, la sua compromissione con il 
nazionalsocialismo ha costituito soltanto una contingenza inevitabile, dato il momento 
storico e il suo incarico politico, accompagnata da una serie di dicerie e malignità infon-
date. A tale provocazione, così risponde: «(...) l’assunzione del rettorato è probabilmente 
solo un pretesto», giacché «le motivazioni della calunnia stanno più in profondità» (ibid.: 
126). Ma Heidegger – va qui rilevato – non chiarisce quali esse siano, rimarcando che 
«probabilmente la polemica avvamperà sempre di nuovo ogni qual volta vi sarà un prete-
sto» (ibid.: l.c.). Il filosofo appare ora assumere una posizione difensiva, portando esempi 
che attestano (o, attesterebbero) «das Gerede» (Heidegger, 1979: 376-387): la perniciosa 
«chiacchiera» priva di fondamento – tema sul quale si soffermeranno le pagine dei Pro-
legomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Prolegomeni alla storia del concetto di tempo) 
– che lo ha riguardato. Precisa: «Il mio comportamento rimase, dopo il 1933, immutato» 
(Heidegger, 1976: 126). E poi adduce pezze giustificative, comprovanti – secondo Heideg-
ger – la natura immutata, durante il nazismo e dopo, dei suoi rapporti con gli Ebrei. È il 
caso, tra gli altri, della sua allieva Helene Weiss – nei riguardi della quale annota di aver 
ricevuto copia di uno scritto, con dedica autografa, nel 1948 –, di Karl Jaspers – con cui 
rimarca di aver continuato a intrattenere un legame epistolare dal 1934 al 1938, sebbene 
la moglie fosse Ebrea – e di Edmund Husserl. 

Rispetto a quest’ultimo, destinatario dell’epigrafe posta in apertura di Sein und Zeit 
– ma soltanto per le prime quattro edizioni del testo, pubblicate dal 1927 al 1935 –, asse-
risce: «Che cosa abbia indotto Husserl a prendere così pubblicamente le distanze dal mio 
pensiero non ho potuto appurarlo» (ibid.: 129). Heidegger tiene a precisare che l’omissio-
ne della dedica a Husserl, in occasione della quinta edizione, nel 1941, del suo testo forse 
più conosciuto, è stata una decisione dell’editore Niemeyer, il quale a causa della situazio-
ne politica di quegli anni «vide imminente una proibizione del libro» (ibid.: 130). Sicché 
Heidegger acconsente, anche in questo caso – si deduce alla luce delle chiose del filoso-
fo – suo malgrado. Gli viene poi domandato se è vero che ha impedito al suo maestro, 
Professore emerito, l’accesso alla biblioteca universitaria e al seminario filosofico. Lui 
risponde in modo categorico: «È una calunnia (das ist eine Verleumdung)» (ibid.: 131). 

Come sarebbe dunque nata questa voce – chiedono i giornalisti? Heidegger, posto 
alle strette, si fa vago e replica nei seguenti termini: «non lo so neanch’io, e non riesco a 
spiegarmela» (ibid.: l.c.). Husserl muore nel 1938. Rispetto al periodo della malattia che 
ha preceduto il suo decesso, Heidegger riconosce di non essergli stato accanto, neppure 
per corrispondenza. Manifestando, con ciò, l’assenza di quel sentimento di gratitudine 
che ogni allievo dovrebbe al proprio maestro. Esterna poi il rammarico di non aver par-
tecipato al suo funerale. Sono tuttavia aspetti per i quali si scuserà successivamente con 
la moglie di Husserl. Quest’ultima – riferisce Heidegger abbozzando una giustificazione 
per il comportamento da lui tenuto – aveva però da tempo interrotto «i rapporti tra le 
nostre due famiglie» (ibid.: 133). Così si concludono i riferimenti mossi al legame che ori-



135Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI:  10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)

Martin Heidegger e il suo celebre  Spiegel-Gespräch... 

ginariamente univa i due filosofi e il Rettorato heideggeriano aveva radicalmente mutato, 
portando alla rottura del loro rapporto. 

L’intervista affronta, successivamente, i motivi che hanno – o avrebbero – indotto Hei-
degger a lasciare, nel 1934, la carica di Rettore. Vengono ricostruiti i fatti, che è lo stes-
so ex Rettore a dettagliare. Sinotticamente, così li riassume: «già intorno al Natale 1933 
mi fu chiaro che il rinnovamento dell’università che avevo in mente non mi sarebbe stato 
possibile né contro le resistenze che esistevano all’interno del corpo accademico né contro 
il partito» (ibid.: 134). Heidegger muove qui richiamo alla sua volontà di nominare quali 
Presidi delle singole Facoltà colleghi più giovani, distintisi per il loro livello scientifico ma 
espressione di posizioni politiche avverse al regime nazionalsocialista, nonché al rifiuto 
con il quale si è opposto alle richieste di sostituire i decani di giurisprudenza e medicina 
con figure «gradite al partito» (ibid.: 134). Sottolinea di aver preannunciato le sue dimis-
sioni qualora gli fosse stato impedito di attuare i cambiamenti che prefigurava necessari 
per «superare l’organizzazione tecnica dell’Università» (ibid.: 130). E poi commenta: «ciò 
accadeva nel febbraio 1934» (ibid.: l.c.). Quindi, avvalorando le sue preannunciate dimis-
sioni, conferma: «E così fu» (ibid.: 134). Per Heidegger l’università è ormai alla deriva poi-
ché ha smarrito il proprio fine, che consiste – si legge nelle pagine di L’autoaffermazio-
ne dell’università tedesca – nell’accrescere le possibilità del conoscere attraverso il pensare 
autentico e nel costruire un futuro degno della Germania e della filosofia tedesca. Osser-
va: «dopo dieci mesi di servizio io recedevo dall’ufficio, mentre altri rettori, in quell’epoca, 
restavano in carica due o più anni» (ibid.: l.c). A questo punto lascia spazio a una consi-
derazione che ha l’accento di un “j’accuse” scagliato contro il mondo dell’informazione e i 
toni di una difesa verso se stesso: «Mentre la stampa interna ed estera aveva commentato 
nei modi più svariati la mia assunzione del rettorato, tacque del tutto al momento delle 
mie dimissioni» (ibid.: 134). Inoltre, relativamente a un incontro da lui avuto con l’allora 
Ministro della “Scienza della Cultura e dell’Educazione Popolare”5 del Reich, soggiunge: 
«non capisco come mi si rimproveri di aver avuto tale colloquio, quando in quei frangen-
ti tutti i governatori stranieri si affrettavano a riconoscere Hitler e a manifestargli quella 
riverenza che è d’uso nelle relazioni internazionali» (ibid.: 136). In tale passaggio l’Heideg-
ger politico tradisce l’Heidegger filosofo, giacché quest’ultimo si è contraddistinto, lungo 
i sentieri della metafisica, per la ricerca di quell’autenticità – il termine tedesco Eigentli-
chkeit è ricorrente nei lavori heideggeriani – che è nemica delle convenzioni, del confor-
mismo, dell’uniformità, dell’equivoco e della superficialità.

Heidegger specifica che, concluso il Rettorato, si dedica soltanto all’insegnamento 
e alla scrittura. Rifiuta anche di partecipare «alla cerimonia solenne del passaggio della 
carica al nuovo rettore» (ibid.: 137), che è stato – lo precisa, come a volersi affrancare 
da un solo supposto coinvolgimento politico con il nazismo nell’espletamento degli uffici 
rettorali – «Il primo Rettore Nazionalsocialista dell’Università» (ibid.: l.c.). Rievocando 
il periodo che segue le sue dimissioni, così assevererà: «fui costantemente sorvegliato» 
(ibid.: 137) dal Partito. E poi prosegue, elencando fatti che dimostrano (o dimostrereb-
bero) quanto il Reich diffidasse di lui. Dichiara: «Sapevo soltanto che i miei scritti non 
potevano essere recensiti»; «al Congresso Internazionale di Filosofia, tenutosi a Praga nel 
1934, io non fui delegato da parte tedesca, né fui in alcun modo invitato»; «Il Discorso 

5 Si tratta di Bernhardt Rust, già deputato del NSDAP nel 1930, durante il gabinetto Göring.



136 Author

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giancarla Sola

sul rettorato fu nel 1934, per disposizione del Partito, ben presto ritirato dal commer-
cio» (ibid.: 1938-139). Nell’estate del 1944, con gli accadimenti politici della Seconda 
Guerra Mondiale, «fui comandato per lavori di zappatore sulla riva del Reno» (ibid.: 140). 
Insomma, Heidegger sostiene di non aver avuto alcuna compromissione politica con il 
Partito hitleriano se non per quelle circostanze istituzionali richieste dalle funzioni di 
Rettore. Gli esempi e le motivazioni che prospetta, tuttavia, non paiono sufficienti per 
poter ritenere veritiera e, dunque, credibile tale sua posizione. Ciò, soprattutto, conside-
rando quanto storicamente è accaduto negli anni seguenti il suo Rettorato. È sufficiente, 
qui, il ricorso a una sola parola: Shoah.

La parte conclusiva dell’intervista apre a questioni politiche di più ampio respiro, solo 
in parte connesse con il periodo del Rettorato. Il comunismo, l’americanismo, la demo-
crazia, il rapporto fra politica e filosofia, il progressivo ruolo assunto dalla tecnica entro 
l’enciclopedia dei saperi, il rischio della cibernetica (cfr. ibid.: 141-153). Su tale aspetto 
Heidegger si sofferma. Argomenta: «questo è appunto l’inquietante», ossia che la tecnica, 
con i suoi sviluppi, «funziona e che il funzionare spinge sempre oltre verso un ulteriore 
funzionare», strappando e sradicando «l’uomo sempre più dalla terra» (ibid.: 146). Siffatta 
espressione, nel linguaggio heideggeriano e nelle sue semantiche, allude metaforicamente 
all’allontanamento dell’essere umano da quanto gli è più originario e coessenziale: il pensa-
re. Chi potrebbe oggi, nel XXI secolo e di fronte agli sviluppi sorprendenti dell’intelligenza 
artificiale, dissentire? Ma non è la grandezza del metafisico a essere, qui, posta in discus-
sione. Lo sono invece i suoi errori di uomo e le travisazioni esiziali che innervano la sua 
filosofia politica, figlia dell’incapacità d’interpretare la storia.

I giornalisti pongono le domande conclusive, chiedendo a Heidegger se proprio in 
ragione della sua esperienza la filosofia possa influire sulle azioni degli esseri umani e 
con ciò, attraverso la politica, cambiare il mondo. La risposta di una delle più autore-
voli voci del pensiero occidentale è tanto laconica quanto inaspettata: «Ormai soltanto 
un Dio ci può salvare» (ibid.: 149). Con queste parole Heidegger non intende profilare 
un orizzonte di salvezza, né auspicare l’intervento di un dio provvidenziale per le sor-
ti dell’umanità, bensì denunciare l’insolvenza della filosofia. La ritiene un sapere ormai 
«alla fine» (ibid.: 150), poiché incapace di condurre l’uomo attraverso la conoscenza 
affinché impari a pensare quanto di più problematico esista e lo componga: «das Sein» 
– l’essere (ibid.: l.c.). Questo essere «ha bisogno dell’uomo per la sua rivelazione, custodia 
e configurazione» (ibid.: l.c.) ed è per tale ragione che diventa necessario – secondo Hei-
degger – che l’uomo venga educato a pensarlo. Tuttavia, sentenzia il filosofo, «per noi, di 
oggi, la grandezza di ciò che è da pensare è troppo grande» (ibid.: 169). Pertanto, «io non 
conosco nessuna strada per una immediata modifica dell’attuale stato del mondo, posto 
che una tale strada sia in generale umanamente possibile (menschenmöglich)» (ibid.: 157). 
Sicché – conclude riprendendo le parole dei giornalisti –, «in effetti, non posso» (ibid.: 
156) risultare d’aiuto. Se in questa esplicita posizione Heidegger celi la consapevolezza 
di non aver saputo o potuto agire quale uomo, come filosofo o nel ruolo di Rettore per 
impedire il disfacimento della filosofia nella Germania rimane un’ermeneusi incerta. 
Tuttavia, pare opportuno profilare alcune considerazioni finali sulla struttura complessi-
va dell’intervista e dei suoi contenuti.

Il colloquio tra Heidegger e i giornalisti si svolge nel 1966, allorché il mondo conosce 
ormai cosa ha comportato il nazismo hitleriano: la Shoah, con i suoi oltre sei milioni di 



137Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI:  10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)

Martin Heidegger e il suo celebre  Spiegel-Gespräch... 

morti – non soltanto di origine ebraica. È, dunque, inverosimile che né l’intervistato-
re né Heidegger pronuncino mai la parola “Shoah”. Se vi sia stato un preventivo accor-
do fra le parti affinché tale argomento venisse opportunisticamente taciuto non è, allo 
stato attuale delle conoscenze, dato sapersi. Tuttavia, appare ipotizzabile. Come si è già 
ricordato, Heidegger ha disposto che alcuni scritti venissero editi dopo la sua morte. Di 
tale volontà si è reso garante Hermann Heidegger, gestendo i tempi di pubblicazione del 
corpus heideggeriano e l’accesso all’archivio di Marbach. Qui erano custoditi anche gli 
Schwarze Hefte6, i trentatré taccuini – redatti dal 1931 al 1969 – che sono dati alle stam-
pe soltanto nel 2014, aprendo ulteriori possibili interpretazioni circa le responsabilità 
politiche di Heidegger durante il nazismo (cfr. Heinz – Kellerer, 2016). Anche in questo 
caso, però, non si può escludere che alcuni aspetti siano stati omessi, per decisione del 
filosofo o/e per mano di altri. Sicché, ancora nel 2025, non si è in possesso dei materia-
li e documenti necessari per ricostruire con attendibilità il cosiddetto “caso Heidegger” 
(cfr. Habermas, 1988a, 1988b; Weil, 1994; Derrida – Gadamer – Lacoue-Labarthe, 2015) 
e chiarire, definitivamente, l’entità della compromissione del filosofo di Meßkirch con il 
nazismo. Si è tuttavia oggi nelle condizioni storiche per rilevare come Martin Heidegger, 
a fronte dell’indubbio contributo fornito alla metafisica, abbia però fallito – forse per la 
sua hybris di pensatore – nella costruzione della propria filosofia politica, la cui fallacia 
perigliosa va rammentata ogni qual volta, almeno entro il perimetro circoscritto (ma pri-
vilegiato) della Filosofia dell’Educazione, si torni a interpretare la potenza teoretica del 
suo pensiero e, più in particolare, della sua lezione sull’«Erziehung zum Denken». Tan-
to dell’Erziehung (educazione) quanto della Bildung (formazione umana) il filosofo del 
Dasein non ha infatti compreso il costitutivo e universale significato umanistico, come 
si evince (cfr. Sola, 2008) anche dalle pagine del Brief über den «Humanismus» (Lettera 
sull’umanismo). D’altronde, Martin Heidegger non è stato – né lui stesso si sarebbe defi-
nito tale – un umanista.

Riferimenti bibliografici

Adorno Wiesengrund TH., Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt 
a.M., Suhrkamp, 1964.

Anders G., Über Heidegger, München, Beck, 2001.
Angelino C., L’errore filosofico di Martin Heidegger, Genova, Il Melangolo, 2001.
Cambi F., Manuale di filosofia dell’educazione, Roma-Bari, Laterza, 2001.
Id., Heidegger e la pedagogia. Sondaggi e riflessioni, in «Studi sulla formazione», n.2, 

2006, pp. 7-15.
Derrida J., Gadamer H.-G., Lacoue-Labarthe Ph., Il caso Heidegger: una filosofia nazista?, 

Udine, Mimesis, 2015.
Di Cesare D., Heidegger e gli ebrei, Torino, Bollati Boringhieri, 2014.
Farias V., Heidegger et le Nazisme, Paris, Verdier (1987), trad. it. Heidegger e il nazismo, 

Torino, Bollati Boringhieri, 1988.

6 Il titolo (in italiano Quaderni Neri) è stato assegnato dallo stesso Heidegger a una serie di riflessioni e appunti 
filosofico-politici originariamente contenuti in libretti di tela nera cerata. Nel 2014 sono confluiti nella Martin 
Heidegger Gesamtausgabe, edita per i tipi dell’editore francofortese Klostermann.



138 Author

Dossier	 Studi sulla Formazione, 2025-2

Giancarla Sola

Faye E., Heidegger. L’introduction du nazisme dans la philosophie. Autour des seminaries 
inédits de 1933-1935, Paris, Albin Michel, 2005.

Fédier F., Anatomie d’un scandale, Paris, Laffont (1988), trad. it. Anatomia di uno scan-
dalo, Milano, Egea, 1993.

Figal G., Martin Heidegger, Phänomenologie der Freiheit, Frankfurt a.M., Athenäum 
(1988), trad. it. Martin Heidegger. Fenomenologia della libertà, Genova, Il Melangolo, 
2007.

Gennari M., Martin Heidegger e il «Brief über den “Humanismus”», in «Pedagogia e 
Vita», n. 1, 2001, pp. 25-43.

Id., Filosofia della formazione dell’uomo, Milano, Bompiani.
Habermas J., Martin Heidegger, l’œuvre et l’engagement, Paris, Cerf, 1988a.
Id., Il filosofo e il nazista: il caso Heidegger e la coscienza della Germania, Roma, EPC, 

1988b.
Heidegger M., Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer (1927), trad. it. Essere e tempo, ed. P. 

Chiodi, Milano, Mondadori, 2006.
Id., Brief über den «Humanismus», Bern, Franke (1947), trad. it. Lettera sull’«umanismo», 

Milano, Adelphi, 19983.
Id., Zur Sache des Denkens, Tübingen, Niemeyer (1969), trad. it. Tempo ed essere, Milano, 

Longanesi, 2007.
Id., Gesamtausgabe, Frankfurt a.M., Klostermann, 1975.
Id., Nur noch ein Gott kann uns helfen, in «Der Spiegel», 31 Mai (1976); in Heidegger, 

Gesamtausgabe, Frankfurt a.M., Klostermann, 2000, Bd. 16, SS. 652-683, trad. it. 
Ormai solo un Dio ci può salvare, Parma, Guanda, 1987.

Id., Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Frankfurt a.M., Klostermann (1979), 
trad. it. Prolegomeni alla storia del concetto di tempo, Genova, Il Melangolo, 1999.

Id., Die Selbstbehauptung der deutschen Universität. Das Rektorat 1933/34. Tatsachen 
und Gedanken, Klostermann, Frankfurt a.M. (1983), trad. it. L’autoaffermazione 
dell’università tedesca. Il rettorato 1933/34, Genova, Il Melangolo, 2001.

Id., Zur Bestimmung der Philosophie, Frankfurt a.M., Klostermann (1987), trad. it. Per la 
determinazione della filosofia, Napoli, Guida, 20022.

Id., Politische Schriften, Frankfurt a.M., Klostermann, (1995), trad. it. Scritti politici, 
Casale Monferrato, Piemme, 1998.

Id., Schwarze Hefte (2014), in Gesamtausgabe, Frankfurt a.M, Klostermann, Bde. 96 
(2014), 97 (2015), 98 (2018), trad. it. Quaderni neri, ed. P. Trawny, Milano, Bompia-
ni, 3 voll, 2015-2022.

Heinz M., Kellerer S (hrsg.), Martin Heideggers Schwarze Hefte: eine philosophisch-politi-
sche Debatte, Berlin, Suhrkamp, 2016.

Kaiser A., Filosofia dell’educazione (im Grundriß), Genova, Il Melangolo, 2013.
Kemper P., Martin Heidegger – Faszination und Erschrecken: die politische Dimension 

einer Philosophie, Frankfurt a.m.- New York, Campus Verlag, 1990.
Löwith K., Heidegger-Denker in dürftiger Zeit, Frankfurt a.M., Fischer, 1953.
Lyotard J.-F., Heidegger et “Les Juifs”, Editions Galilée, Paris (1988), trad. it. Heidegger e 

“gli ebrei”, Milano, Feltrinelli, 1989.
Mohler A., Die konservative Revolution in Deutschland 1919-1932, Darmstadt, Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft, 1989.



139Running title

DOI: xxxxxxxxxxxxxxxxxx | ISSN 2036-6981 (online)DOI:  10.36253/ssf-16746 | ISSN 2036-6981 (online)

Martin Heidegger e il suo celebre  Spiegel-Gespräch... 

Nancy J.-L., Banalité de Heidegger, Paris, Galilée, 2015.
Nolte E., Martin Heidegger. Politik und Geschichte im Leben und Denken, Berlin-Frank-

furt a.M.Ullstein (1992), trad. it. Martin Heidegger tra politica e storia, Roma-Bari, 
Laterza, 1994.

Pöggeler O., Philosophie und Politik bei Heidegger, Freiburg i.Br-München, Karl Alber 
Verlag, 1972.

Safranski R., Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit, München-Wien, 
Carl Hanser Verlag, (1994), trad. it. Heidegger e il suo tempo, Milano, Longanesi, 
1996.

Schmidt G., Heideggers philosophische Politik. Martin Heidegger und das Dritte Reich, 
Darmstadt, 1989.

Sluga H., Heidegger’s crisis: philosophy and politics in Nazi Germany (1993), Harvard 
University Press, Cambridge (England), 1993.

Sola G., Heidegger e la Pedagogia, Genova, Il Melangolo, 2008.
Ead., Die pädagogischen Begriffe “paideia”, “Bildung” und “Erziehung” im Denken Mar-

tin Heideggers, in «Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik», n. 2, 2010, 
pp.228-242.

Weil É., Il caso Heidegger, in «Belfagor», Olschki, n.1, 1994, pp.55-64.
Zaborowsky H., «Eine Frage von Irre und Schuld?» Martin Heidegger und der 

Nationalsozialismus, Frankfurt a.M., Fischer, 2010.


