oren access Studi sulla Formazione: 28, 265-276, 2025-2
Q@ornaces DOI: 10.36253/ssf-16760 | ISSN 2036-6981 (online)

Emergenza sensoriale,“non-azione” e lentezza
come moniti pedagogici

ROBERTO TRAVAGLINI (0000-0001-6948-200X)

Professore associato di Pedagogia generale e sociale - Universita degli Studi di Urbino “Carlo Bo”

Corresponding author: roberto.travaglini@uniurb.it

Abstract. The article explores the concept of “educational non-action,”
drawing inspiration from the ideas of Tom Hodgkinson, Itsuo Tsuda, Watts,
Francesch and Zavalloni, and other philosophers and educators, in order
to rediscover a pedagogy rooted in natural time, pleasure, and slowness.
It proposes a reversal of the traditional adult-child relationship, placing the child as
the teacher and educational reference point. Referring to Taoist wu-wei and Epicurean
hedonism, the text emphasizes the importance of respecting the inner rhythms
of learning, while valuing present experience, natural pleasure, and spontaneous
creativity. In this context, subjective time (Kairos) becomes central, opposing the
productivity-driven, quantitative time (Chronos) that dominates traditional schooling.
The article thus promotes a slow, sensory-based education, grounded in respect for
individual rhythms, freedom, and the authenticity of being.

Keywords. Slow education - Educational non-action - Subjective time - Pedagogy of
idleness - Child-centered approach

1. Lemergenza sensoriale dell’epicureo “non-agire” educativo

Se si prova a dare un’occhiata alla dimensione naturale dell'universo pedagogico-
educativo, il monito di Tom Hodgkinson di imparare dai bambini, osservandoli diret-
tamente, per tornare a una condizione formativa semplice e non preconcetta, non
ancora intrisa di nozioni e di idee sul mondo, consente di comprendere meglio I'idea
che il pensatore inglese, teorizzatore della pedagogia dell’ozio, formula sulla naturalez-
za implicitamente correlata al non trascurabile concetto del “non-fare™ «Il bimbetto si
limita a essere, senza concetti nella testa, senza nozioni libresche, pregiudizi, risoluzio-
ni, tormenti introspettivi, senza bisogno di evasioni, senza dubbi né paure» (Hodgkin-
son, 2009, p. 82).

Parimenti alle idee dell’attivismo deweyano, il bambino ¢ al/il centro del processo
educativo, il vero educatore, il soggetto cui 'adulto dovrebbe riferirsi per recuperare un
linguaggio perduto, lo stesso che Erich Fromm (1981) chiama «linguaggio dimenticato» e
che Abraham H. Maslow (1971) e Silvano Arieti (1979) denotano come «linguaggio pri-

Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University
Press (www.fupress.com/sf) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in
this article, unless otherwise stated.



266 Roberto Travaglini

mario» (complementare a quello «secondario», e non contrapposto a esso, come invece
riteneva Freud condizionato da uno spirito dualista di stampo positivistico).

Anche per il filosofo giapponese Itsuo Tsuda il vero maestro di vita non puo che
essere il bambino - similmente a quanto ritenevano la pedagogista marchigiana Maria
Montessori (2017) e il pedagogista-narratore polacco Janusz Korczak (2023) -, per cui
il bambino ¢ il vero protagonista delle scene educative, venendosi cosi a spostare l’asse
centrale dall’agire educativo dal maestro al bambino: a questi bisognerebbe ispirarsi per
formulare una qualsiasi proposta educativa, ribaltando di centottanta gradi la dinamica
relazionale adulto-bambino. Come attesta lo stesso Tsuda:

«Se, attraverso gli adulti, si pud conoscere cose la societa, € attraverso i bambini che si puod
conoscere cose la Vita.

Quando, con leta, io non sard pill in questo mondo, avrete semplicemente perduto uno
scrittore-conferenziere.

Ma il vero maestro potete sempre trovarlo davanti a voi, se sapete guardare. Il vostro maestro e
barometro ¢ il bambino» (Tsuda, 2006, p. 167).

Hodgkinson (2009), nel convergere verso un fare educativo incentrato sul bambino,
abilita la categoria pedagogica dell’ozio quale teorizzabile formula prassico-educativa,
una formula particolarmente interessante per I'intero congegno pedagogico e pronta a
scorgervi la possibilita di conquista dell’autonomia e della serenita dell’individuo. Per
Hodgkinson l'ozio € un non-fare creativo, perfino uno «stile di vita» (Hodgkinson, 2008),
un modo di pensare, la porta principale verso la liberta; assume, in modo altresi provo-
catorio, la veste di un moto pedagogico rivoluzionario, non aggressivo né violento, con-
tro I'iperattivismo e 'affaccendamento sociale.

«Le cure naturali sono tranquille e rilassate. Richiedono pochissimo lavoro e dovrebbero
generare bambini forti, sani, dotati di individualita e sicuri di sé. Non si tratta di imporre ai
piccoli urn’ideologia; non si tratta di creare un adulto “ideale”. Lasciate che crescano con la
propria individualita, e che diventino cio che sono» (Hodgkinson, 2009, p. 81).

Nella filosofia del non-fare «non esiste la lotta tra forze antagoniste» (Tsuda, 2003,
p. 185), cui ¢ riconducibile I'antico concetto filosofico-taoista del wu-wei, del “non-agi-
re”, prossimo a quello dei precursori dell’educazione improntata paradigmaticamente
sul non-fare, sul lasciare emergere naturalmente le istanze individuali e interiori dell’ap-
prendere senza interventi invasivi dell’'educatore nella sfera attiva dell’individuo: secondo
questa prospettiva pedagogica, non € richiesto di fare alcunché di speciale o di complica-
to, di opporsi o battagliare contro le avversita per aggiudicarsi un premio o raggiungere
un qualche traguardo; ¢ semplicemente richiesto di operare con continuita e senza-sfor-
z0, senza aprioristiche finalita, evitando, cosi, di cadere in una sorta di trappola teleolo-
gica. In altre parole, ¢ richiesto di essere e agire con “normalita”, sapendo bene che, in
fondo, la «normalizzazione deve venire da sola, senza sforzo. Deve rivelarsi nella sensa-
zione» (Tsuda, 2003, p. 186), non esistendo un modello perfetto di “terreno normale”, per
il semplice e ovvio motivo che ogni essere umano ¢ profondamente diverso da tutti gli
altri, consci che, come illustra magistralmente Haruchika Noguchi (2025, p. 153), «Biso-

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Emergenza sensoriale, “non-azione” e lentezza come moniti pedagogici 267

gnerebbe considerare che le funzioni della natura sono piu idonee dell’intelletto umano
al mantenimento della vita».

Come in proposito ammonisce lorientalista Alan Watts, la via del wu-wei, che a detta
di Lao-tzu «era il segreto dell'armonia con il Tao» (Watts, 2017, p. 37), non va confusa con
«la via della deliberata imitazione» implicante un intenzionale «sforzo di imitazione», l'uso
e lidentificazione in illusorie «tecniche e ideali»; neppure va confusa con «la via del “al
diavolo tutto”’» che comporta «il tentare di rilassare la mente e lasciarla pensare qualsiasi
cosa voglia» (Watts, 2017, pp. 37 e 38).

Diversamente, wu-wei «& il non tentare di trovare un risultato», non cercarlo soprat-
tutto nella sfera morale e spirituale, in «cose come la bonta, la pace e la sanitd menta-
le, la felicita, la personalita, il coraggio e cosi via» (Watts, 2017, pp. 38 e 39): il «rendersi
conto che “Io non posso fare nulla” ¢ precisamente wu-wei. E si ¢ misteriosamente riusciti
nel fare nulla» (Watts, 2017, p. 39); contemporaneamente «ci si trova fuori dalla trappola,
fuori dal meccanismo cerca-risultati» (Watts, 2017, p. 40). Questa filosofia ¢ detta anche
filosofia della non-interferenza, la cui implicita esortazione vuole che «gli uomini debbano
accettarsi per quello che sono» (Watts, 1978, p. 60), facendosi una sorta di Werde, der du
bist (“Diventa cio che sei”) di nietzschiana memoria, una forma di naturale accettazione
degli eventi naturali. E Watts aggiunge: «Il nostro scopo ¢ di preservare e perpetuare noi
stessi, ma nel pit1 vasto contesto dell'universo non c¢ alcuna ragione, nessun fine, per que-
sto scopo» (Watts, 2017, p. 40).

Nel moto pedagogico improntato sul nihil agere, sul “non fare nulla”, appare pre-
gnante l'appello di Tsuda al mondo sensoriale quale modello di pensiero di fondamenta-
le importanza nelle relazioni col mondo oggettuale, un modello per cui il pensiero non
dualistico, di tipica estrazione estremo-orientale in cui emozione e sensazione coincido-
no, diviene il fulcro di una pedagogia basata sul “sentire”.

Va qui specificato che nella lingua giapponese il concetto di sensazione corrispon-
de al termine kimochi (X¥i%) - formato da & (ki): energia, spirito, atmosfera; e £i5
(mochi): da motsu, “avere”, “portare”, “tenere” —, una categoria culturale che integra sen-
timento, desiderio, emozione e intuizione corporea (Muraoka, 1996) e che - per I'appun-
to — significa sensazione/sentimento, mettendo enfasi sullo stato interno e altresi sullo sta-
to naturale di piacere.

Di fatto, si riferisce a uno stato d’animo soggettivo o a una sensazione interna che
puo essere tanto fisica quanto emotiva e che ¢ centrale nelle dinamiche affettive della
societa giapponese, cui & riconducibile il concetto di amae (%), il bisogno relazionale
di dipendenza emotiva — ampiamente analizzato dallo psichiatra e psicoanalista giappo-
nese Takeo Doi (1973) -, termine intraducibile letteralmente, che indica il desiderio di
essere amati e accuditi.

I1 kimochi € uno stato esistenziale e socio-relazionale non molto dissimile da quan-
to anticamente postulato dalla filosofia epicurea, secondo cui la sensazione, che assume
un carattere di assoluta verita, si fa criterio basilare di conoscenza dei fenomeni natu-
rali (mentre all’errore puo condurre solo la ragione), com’¢ indicato da Epicuro nel suo
Canone, l'opera in cui il filosofo greco parla della conoscenza e delinea i principi-guida
per realizzarla.

DOI: 10.36253/ss5f-16760 | ISSN 2036-6981 (online)



268 Roberto Travaglini

A questo primo criterio ne seguono altri due, che sono la prolessi (I'anticipazione) e
le affezioni (ossia il piacere e il dolore): se la prolessi ¢ un’anticipazione delle conoscenze
future sulla base delle esperienze sensibili del passato che si applicano alle esperienze in
atto, consentendo all’'uomo di riconoscere gli oggetti e in generale il mondo fenomenico,
le affezioni, che hanno una valenza etica piu che gnoseologica, si fondano, dal canto loro,
sulla semplice considerazione che ¢ naturale, a partire dalla nascita, ricercare il piacere
(edoné) e rifuggire il dolore. I criteri sono strumenti razionali con cui raggiungere il fine
ultimo della conoscenza, consistente nella ricerca della felicitd, una ricerca autonoma da
cause esterne e coincidente con uno stato di perenne imperturbabilita interiore.

Indagare intorno ai fenomeni naturali per Epicuro significa «liberare 'uvomo dal
timore degli Dei» (Origo, 2014, p. XV), che vorrebbe dire liberarlo dai moti d’ansia,
dai turbamenti in genere. La visione epicurea, tuttaltro che inneggiante a uno sfrena-
to edonismo, ha uno sfondo in realta molto ascetico: per conseguire la felicita bisogna
seguire poche regole, riassumibili nelle quattro Massime capitali e che sono riconduci-
bili a un quadruplice rimedio, il «tetrafarmaco», tra cui non avere paura degli Dei né
della morte; significa in altri termini vivere serenamente la finitudine del presente in
uno stato di assenza di dolore (aponia) e turbamenti nell’anima (atarassia), dedicandosi
non tanto a un tipo di piacere che Epicuro chiama «cinetico» (in movimento, dinami-
co), frivolo e distraente, perché passeggero e deludente, ma a un piacere «catastematico,
stabile, duraturo, sempre presente, che non & destinato a crescere sul piano quantitativo,
ma solo a variare in termini qualitativi e che, per realizzarlo, basta soddisfare i piaceri
fondamentali, che sono bisogni fisici naturali e necessari, ed evitare invece i piaceri
superflui.

Questo genere di piacere, nel momento in cui lo si apprezza, ha il carattere della per-
fezione, della totalita. Epicuro sprona I’individuo «a vivere in pienezza la propria limita-
ta esperienza» (Origo, 2014, p. XVII), un concetto per certi versi molto vicino a quello
pedagogico che vede Dewey spronare lo studente a vivere fino in fondo le potenzialita
implicite nell’esperienza presente e che al contempo lo vede invitare I'educatore a creare
le condizioni perché questo possa concretamente avverarsi col riorganizzare (e rivoluzio-
nare) in senso progressivo un’educazione globale incentrata sul piacere automotivante ad
apprendere e formarsi in senso autorealizzativo.

Non bisogna in ogni caso dimenticare che 'universo sensoriale e percettivo/apper-
cettivo del soggetto puo essere frequentato solo se i tempi individuali di apprendimento
sono realmente rispettati. Ed e proprio sul tempo educativo che i pedagogisti con sem-
pre maggiore frequenza tendono a spostare la loro attenzione speculativa, trattandosi, in
effetti, di un tema altamente delicato e complesso se si considera quanto esageratamente
serrati siano oggi i tempi educativi, dettati da idee a sfondo economicista che rendono
particolarmente incalzanti — e spesso innaturali - i ritmi di apprendimento.

2. La categoria pedagogica del tempo: il presente educativo

Al tempo oggettivo, quantitativo, un tempo logico e sequenziale identificabile nel
concetto greco di Chronos, va a sostituirsi il tempo soggettivo, qualitativo, identificabile

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Emergenza sensoriale, “non-azione” e lentezza come moniti pedagogici 269

in Kairos, che per gli antichi Greci coincideva con il tempo degli eventi, un “tempo nel
mezzo”, il “momento giusto o opportuno” o il “tempo di Dio”, un tempo indeterminato
nel quale “qualcosa” di speciale accade, che ¢ in sé un tempo non oggettivabile né collet-
tivamente concepibile, al contrario del tempo lineare, collettivo, che & Chronos e di cui
lorologio ¢ il simbolo e lo strumento pratico con cui la societa scandisce i tempi della
vita comunitaria e, soprattutto, i ritmi lavorativi.

Volgendo l'attenzione alla concezione filosofica dell’Advaita Vedanta, anche sotto il
profilo temporale Ramesh S. Balsekar rimarca la dualita in cui ¢ immerso I'uvomo, divi-
so dal binomio metafisico temporalita-atemporalita, tempo soggettivo e tempo oggettivo,
aspetto fenomenico e aspetto soggettivo del tempo, soprattutto nel momento in cui I'in-
dividuo concettualizza (formalizza) la coscienza, spezzandone la totalita (Balsekar, 2012,
pp- 49-51).

Si potrebbe dire che & spezzata l'unita tra Chronos e Kairos. Se lo scorrere del tempo
¢ identificabile in un’immagine orizzontale (come I’intuitiva immagine di un fiume che
scorre), «ora» (latemporale, il non-tempo) puo considerarsi «l’eterno momento presen-
te verticale» (Balsekar, pp. 50 e 51), che secondo concezioni similari del nostro tessuto
culturale puo persino assumere ’aspetto circolare, ciclico, uroborico (il serpente che si
morde la coda) ripreso da Nietzsche nel concetto dell’Ewige Wiederkunft, '«eterno ritor-
no dello stesso», un punto focale nel pensiero nietzschiano del processo spirituale di cre-
scita verso la realta dell’'Ubermensch, I’oltreuomo, non legato né al passato né al futuro,
né a una visione escatologica della vita (finalizzata e teleologica), perché vivente nell’ hic
et nunc e teso verso un nichilismo attivo, al contrario dell'nomo moderno invece avvin-
to da un nichilismo passivo a causa dello stato decadente della civilta moderna in cui ¢
immerso. E lo stesso Nietzsche che fa dire agli animali, rivolgendosi al loro insegnante
Zarathustra, il «profeta dell’eterno ritorno»:

«Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber mit, und
dass wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle Dinge mit uns (Nietzsche, 1994, p. 231).
[Vedi, noi sappiamo cosa insegni: che tutte le cose ritornano in eterno e noi con loro, e che noi
siamo gia stati qui infinite volte, e tutte le cose con noi.]»

La societa, in preda agli incessanti ritmi della grande macchina lavorativa, dimentica
di apprezzare i potenziali esistenziali di Kairos, il tempo presente, ’Adesso; non medita
sull’istante presente, sull’eterno ritorno nietzschiano, sull’esperienza in atto, su cio che
accade ora, nell’istante presente. CAdesso € uno sfondo contemplativo sempre presente,
sebbene offuscato dalle continue distrazioni immaginative della mente, impegnata nelle
programmazioni e nelle immaginifiche proiezioni nel futuro, cio che crea il tempo quan-
titativo (il passato e il futuro) - un tempo illusorio, secondo questa concezione.

I ritmi sociali inducono a concentrarsi sul futuro in virtt del passato, trascurando il
momento presente, di fatto poco funzionale per la produzione dei beni comunitari e per
la conseguente suddivisione del lavoro. Per concretizzare il presente e vivere pienamente
I’Adesso, come invita a fare Eckhart Tolle (2004), ma non meno invitava Dewey (1967)
in riferimento al modello della scuola progressiva, bisognerebbe esserne indotti a farlo
mediante un dispositivo educativo attento e commisurato alla dimensione interiore e

DOI: 10.36253/ss5f-16760 | ISSN 2036-6981 (online)



270 Roberto Travaglini

profonda dell’Essere; ai ritmi individuali piuttosto che ai programmi istituzionali; all’u-
niverso sensoriale piuttosto che alle attese programmatiche della societa produttivistica e
mercantilistica. Di fatto il passato e il futuro, come ribadisce Tolle,

«non hanno realta autonoma. Cosi come la luna non ha luce propria ma puo soltanto riflettere
quella del sole, passato e futuro sono soltanto pallidi riflessi della luce, della potenza e della
realta del presente eterno. La loro realta ¢ “presa in prestito” dall’Adesso» (Tolle, 2004, p. 72).

E in fondo una fugace rappresentazione del cogitare. Anche Dewey e I'intero movi-
mento progressista/attivista a lui legato promuovono un'educazione attenta all’esperienza
presente dell’allievo piuttosto che alle esperienze della passata tradizione culturale, e al
passato (o al futuro) in generale. E il presente che conta con tutte le sue attuali implicite
potenzialita esistenziali: «alla preparazione per un futuro pitt 0 meno remoto si oppo-
ne il massimo sfruttamento delle possibilita della vita presente» (Dewey, 1967, p. 6). La
filosofia deweyana dell’esperienza fa leva sulla continua processualita del presente quale
inesauribile fonte di conoscenze concrete e vitali, e predispone lo studente ad attinge-
re da esso ogni possibile apprendimento strumentale e funzionale alla maturazione della
sua esistenza: immergendosi nell’esperienza con tutto se stesso, questi ¢ indotto a trarne
insegnamenti profondamente formativi, in modo autonomo e diretto. Impartirgli detta-
mi dall’alto e dall’esterno ¢ insensato agli occhi della pedagogia progressista, per il fatto
che la mente dell’allievo ha tutti i requisiti sufficienti e necessari per ricercare (col meto-
do dell’indagine) e scoprire/costruire la conoscenza.

Appare del tutto chiara e lecita I'opposizione di Dewey (1967, p. 34) alle «scuole tra-
dizionali», che invece «tendevano a sacrificare il presente al futuro remoto e pilt 0 meno
ignoto» (& interessante — e al contempo dovrebbe fare riflettere — l'uso al passato del ver-
bo adoperato da Dewey nel lontano 1938, come se ormai oggi potessimo davvero sba-
razzarci di queste problematiche educativo-scolastiche e fossero diventate anacronistiche,
una superata criticita del passato). Leducazione é sempre presente nella realta ordinaria
dell’individuo, & una forza latente dell’Adesso, perché qualsiasi esperienza comporta in sé
impliciti potenziali evolutivi/trasformativi (che sono cognitivi, relazionali, etico-morali
ecc.); come, d’altra parte, ¢ pur sempre potenzialmente attivo, carico di arricchenti solle-
citazioni, il presente qualora vi si ponga un’adeguata attenzione e vi ci stazioni.

Questo & pero possibile solo con un ribaltamento radicale di prospettiva nei confron-
ti del concetto stesso di educazione, nel momento in cui essa non si abbarbichi piu alle
esperienze del passato in vista di quelle future, ma consenta, con 'uso di un’adeguata
metodologia operativa, di apprezzare gli infiniti potenziali del presente («dell’esperien-
za presente»). Si tratta di una sorta di educazione al presente, di una costante attenzio-
ne educativa al qui e ora formativi. Come rinforza Dewey (1967, p. 35): «Leducazione
in quanto crescenza o maturita dovrebbe essere un processo sempre presente»; si puo
aggiungere: un processo volto al presente e che inerisce al presente. Il presente stesso si
fa educazione permanente, perenne fonte educativa, sempreché ci si renda conto della
portata delle sue reali potenzialita e si impari a sostarvi in modo continuato.

Certamente rallentare i ritmi di apprendimento e aderire a un’educazione lenta puo
ajutare a comprendere meglio il senso del presente educativo.

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Emergenza sensoriale, “non-azione” e lentezza come moniti pedagogici 271

3. Per una pedagogia dell’'educazione lenta

Attenersi alle disposizioni pedagogiche dell’educazione lenta ipotizzata dallo spa-
gnolo Joan Domenech Francesch (2011) o a quelle indicate dal modello pedagogico della
lumaca prospettato da Gianfranco Zavalloni (2010) potrebbe aiutare 'educatore a sinto-
nizzarsi in modo ottimale alle necessita individuali di apprendimento dei singoli, a una
scuola su misura del bambino (di claparediano ricordo), grazie all'uso di modalita tem-
porali e una scansione temporale divergenti rispetto a quelle storicamente istituzionaliz-
zate e di uso comune nei correnti sistemi socioeducativi.

Aderire a queste rinnovate prospettive paradigmatiche, ri-dimensionare i tempi
dell’insegnamento-apprendimento potrebbe significare una rivoluzione di certi fonda-
menti teoretici dell’educazione, perché implicherebbe, anche a livello socio-istituziona-
le, una trasformazione radicale dell’educazione scolastica, come preconizza, auspiche-
volmente — ma anche forse, per certi aspetti, un po’ utopisticamente - lo stesso Fran-
cesch. Lo spostamento dell’asse educativo dal tempo oggettivo e quantitativo (inducente
alla fretta e alla sbrigativita, alla scansione programmata dei tempi educativi) al tempo
soggettivo e qualitativo ¢ una sorta d’imperativo categorico per Francesch, se si vuole
riconsegnare il reale tempo esistenziale ai bambini e mettere in primo piano, com’era per
lattivismo, il bambino e i suoi tempi soggettivi di apprendimento e comprensione dei
potenziali oggetti cognitivi che il mondo naturalmente propone e verso cui, altrettanto
naturalmente, 'infanzia volge i suoi interessi.

Si sa bene che la percezione soggettiva del tempo ¢ molto variabile a seconda dell’e-
sperienza che si sta vivendo: un minuto di attesa dell’autobus pud sembrare un’eternita,
mentre un’ora d’intensa attivita piacevole (come leggere un bel libro o praticare un’at-
tivita fisica soddisfacente) possono dare 'impressione che siano trascorsi solo pochi
minuti. Alle attivita piacevoli non si presta la stessa attenzione temporale che si presta
a quanto “si deve fare”, alle attivita eteromotivate che sono il risultato di obblighi impli-
citi o espliciti provenienti dall’ambiente esterno, e molto spesso interiorizzati attraverso
un’educazione-non-naturale. L'azione piacevole innesca processi cognitivi maggiormente
funzionali all’apprendimento di quanto non avvenga quando ’azione ¢ invece imposta
dall’ambiente, e come tale non ¢ (né puo essere) piacevole.

Non per niente la prospettiva bioenergetica di Alexander Lowen propone un’interes-
sante equazione tra piacere e creativitd, tra il mondo delle sensazioni e lesperienza piace-
vole, tanto che il piacere puo intendersi come «la forza creativa della vita», essendovi tra
piacere e creativita un inevitabile, quanto arricchente e mutuo rapporto dialettico: «Sen-
za piacere non ci puo essere creativita» (Lowen, 1984, p. 25) e viceversa. In altri termini,
Lowen asserisce che non vi possa essere creativita se non vi sia anche un correlato piacere
psicosomatico (quindi insieme mentale e corporeo) vissuto dal soggetto durante lo svolgi-
mento dell'azione: «Il piacere, non solo fornisce la forza che da motivazione al processo
creativo, ma ¢ anche il prodotto di tale processo» (Lowen, 1984, p. 24); tra espressione
creativa e piacere si innesca una mutua circolazione energetica generativa/rigenerativa del
ciclo piacere-creativita e creativita-piacere, laddove 'uno non puo esistere senza laltra. In
effetti, lo psichiatra americano indica il flusso dialettico e ricorsivo piacere-creativita come
una manifestazione espressiva dellessere naturale e concepisce come creativa «ogni forma
espressiva che aggiunge ulteriore piacere e significato alla vita» (Lowen, 1984, p. 24).

DOI: 10.36253/ss5f-16760 | ISSN 2036-6981 (online)



272 Roberto Travaglini

Come ritiene ormai un vasto numero di ricercatori contemporanei, la creativita non
puo essere unicamente ridotta al concepimento di un’opera artistica, al suo tradursi in
un oggetto materiale (opera d’arte) e limitarsi a una concezione elitaria e aristocratica
dell’atto creativo, non coincidendo affatto con il concetto di arte, ma riguardando, piut-
tosto, un preciso approccio esistenziale che coinvolge, potenzialmente, ogni individuo
(Travaglini, 2019; 2020). Ognuno nasce con predisposizioni creative che possono liberar-
si e svilupparsi solo se vi & un certo modus vivendi, cid che consegue a una certa pro-
spettiva pedagogica dell’educazione. Educare a un approccio creativo alla vita puo avere
molto a che vedere con «la gioia della liberta, un senso infantile del meraviglioso e I'in-
tima sensazione di unassoluta armonia con la vita mescolati insieme» (Watts, 1975, p.
58). Come ribadisce Lowen, senza lasciare dubbi al riguardo: «A nessuna persona riesce
a piacere un’attivita alla quale ¢ costretta da forze estranee o che richiede un impiego di
energie superiore alle sue possibilita» (Lowen, 1984, p. 20).

Quando si & vittima di una simile morsa ambientale e si € succubi di simili eccessive
richieste, ¢ difficile apprezzare il piacere derivante da una naturale condizione espressi-
vo-creativa dell’'operare, sapendo bene che il piacere ¢ caratterizzato da un’importante
componente inconscia e che in una condizione di tale limitatezza espressiva lo slancio
vitale (prevalentemente inconscio) rischia di essere imbrigliato da un senso imperante
del dovere che inibisce le pitt profonde motivazioni all’azione. E questo processo tende
a innescarsi gia dalle primissime esperienze di vita, quando il bambino &€ molto piccolo.

La sensazione di piacere ¢ allora limitata o annullata e sostituita dal cogente impera-
tivo del dovere: I'idea dell’azione si sostituisce all’agire stesso in una sorta di soggiacente
conflittualita fra azione automotivata (desiderosa di esprimersi) e azione indotta dall’'am-
biente esterno, azione quest’ultima che il soggetto finisce per motivare con ragioni (appa-
rentemente) razionali (piu che altro si tratta di razionalizzazioni giustificative di un agire
eteromotivato). E difficile che, quando I’azione ¢ diretta dall’ambiente esterno e, di solito,
nei tempi dati da volonta e finalita oggettive (il lavoro, il denaro, la riuscita scolastica, il
potere, la fama ecc.), essa sia anche l'effetto e la causa (I'una alimentante ’altra) di espe-
rienze piacevoli. Si ¢ educati a questo genere di approccio temporale fin dalla piti tenera
eta, quando i ritmi educativi sono divenuti frenetici e insensibili alle reali predisposizio-
ni soggettive del bambino. Come dice al riguardo Tsuda: «Essere sensibili alla velocita
biologica richiede un’intensita di attenzione che in noi ¢ atrofizzata a causa della vita che
conduciamo» (Tsuda, 2000, p. 98).

Il ripristino naturale di certe idee ancorate alla pedagogia dell’educazione lenta pud
essere un sano ristabilizzatore del fare prassico-educativo. Si possono ritenere funziona-
li, in effetti, i quindici principi teorico-pratici dell’educazione lenta elencati e analizzati
puntualmente da Francesch (2011, pp. 87 e 88), che qui si possono riportare in sintesi
quale vitale monito pedagogico per la costituzione di una rinnovata visione filosofica e
concreta dell’educazione: I'educazione ¢ un’attivita lenta; le attivita educative devono
definire il proprio tempo e non viceversa; in educazione meno significa piti; l'educazione
¢ un processo qualitativo; il tempo educativo ¢ globale e interrelazionato; la costruzione
di un processo educativo deve essere sostenibile; ogni bambino, ogni persona ha bisogno
del proprio tempo di apprendimento; ogni apprendimento deve realizzarsi nel momento

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Emergenza sensoriale, “non-azione” e lentezza come moniti pedagogici 273

giusto; per riuscire a sfruttare meglio il tempo & necessario priorizzare e definire le fina-
lita dell’educazione; l’educazione richiede tempo senza tempo; bisogna restituire tempo
allinfanzia; dobbiamo ripensare il tempo delle relazioni tra adulti e bambini; il tempo
degli educatori deve essere ridefinito; la scuola deve educare il tempo; I'educazione lenta
fa parte del rinnovamento pedagogico.

In sostanza, quanto rivendica Francesch appare notevolmente sensato e in notevole
controtendenza con i tradizionali processi scolastici sottoposti a programmatici e rigo-
rosi ritmi sociali di insegnamento-apprendimento, e invece molto in sintonia con gli
assunti attivisti e cognitivisti per cui sono innanzi tutto da rispettare i ritmi soggettivi
e qualitativi di apprendimento. Al centro sono posti i tempi esistenziali del bambino (e
della persona) e I'intero congegno educativo ruota intorno alle sue prioritarie necessita e
modalita di apprendimento; la lentezza diventa indispensabile per “sentire” i ritmi auten-
tici delle persone e permettere loro di sentirli, per decodificare le differenziali spinte bio-
logiche al conoscere, per sintonizzarsi con la realta “estetica” (sensibile) della classe, con
il mondo reale e autentico delle intime e vitali sensazioni dei discenti.

Piuttosto che programmare e organizzare i tempi educativi formalizzati in virtu di
un tempo oggettivo, bisognerebbe cominciare a rallentare, ridurre, estendere i processi di
apprendimento, a «rallentare il passo, i ritmi, a rivendicare un tempo nel quale possia-
mo assaporare gli apprendimenti, i progetti», affinché i bambini possano essere bambini
«e godere pienamente di tutte le tappe della loro crescita» (Francesch, 2011, p. 89). Ledu-
cazione, rallentando e dilatandosi, dovrebbe centrarsi sullapprendere “in profondita” piut-
tosto che su un apprendere superficiale e affrettato, variegato ma sconnesso, contratto e
intimamente frustrante, concitato, assecondando in questo modo un tipico pensiero occi-
dentale che da secoli ha bandito I'idea di lentezza, favorendo piuttosto la velocita in tutti i
suoi processi.

Va chiarito che lentezza qui non significa abulia; l'orientamento competenziale degli
apprendimenti € al contrario un processo dinamico, non coincidendo per nulla con il
concetto di routine: si tratta, invece, di un processo continuo, sempre perfettibile, alta-
mente soggettivo e dilatato, estensibile all’intero percorso di vita, i cui tempi individuali
e collettivi non sono programmabili e predeterminabili forzatamente, non essendo di fat-
to prevedibili. I tempi sono variabili tanto quanto lo sono i tempi individuali e collettivi
di apprendimento. Francesch a piu riprese fa coincidere il concetto di dilatazione tempo-
rale con la massimizzazione di un apprezzamento ottimale, funzionale e soprattutto gio-
ioso dell’apprendimento stesso: «Leducazione deve basarsi su un nuovo modo di godere
il tempo» (Francesch, 2011, p. 92), mettendo indiscutibilmente I’accento su un processo
educativo in grado di formare persone felici e, molto deweyanamente, cittadini di una
societa democraticamente sana e felice.

In questo egli non sembra perdersi in affermazioni dal sapore neppure troppo uto-
pistico, proponendo sul piano prassico-istituzionale e politico-legislativo effettivi cam-
biamenti di rotta grazie a un pit funzionale ridimensionamento della programmazione
dell’educazione formalizzata, da integrarsi, altrettanto funzionalmente, con quella non
formale e informale, all’interno di un piu allargato e pragmatico progetto educativo inte-
grato. Diminuire piuttosto che aggiungere, assaporare piuttosto che affrettarsi inquieta-

DOI: 10.36253/ss5f-16760 | ISSN 2036-6981 (online)



274 Roberto Travaglini

mente, dilatare piuttosto che contrarre appaiono le chiavi per una fondamentale revisio-
ne dell’intero impianto socioeducativo.

Non sembra viaggiare su un binario troppo diverso da Francesch neppure la pro-
posta pedagogica di Zavalloni (2010), auspicante una «pedagogia della lumaca» in grado
di rivalutare e ridimensionare i tempi, solitamente esagitati, dell’'apprendimento formale
e di offrire strategie didattiche di «rallentamento» (Zavalloni, 2010, p. 23), individuabili
nel: perdere tempo a parlare con i propri studenti; ritornare alla cannetta e al pennino
per sperimentare l’arte della calligrafia e dare tempo al pensiero di fluire; passeggiare,
camminare, muoversi a piedi con tutta la classe per imparare a osservare e scoprire odo-
ri, allenando i sensi; disegnare anziché fotocopiare per imparare a elaborare personal-
mente i contenuti, facendoli diventare propri, e per non reprimere la creativita con quan-
to possa dirsi la «pedagogia della fotocopia» (Zavalloni, 2010, p. 56); guardare le nuvole
nel cielo e guardare fuori dalla finestra; scrivere lettere e cartoline vere, usandole come
mezzo artistico; imparare a fischiare a scuola; fare un orto a scuola.

In un periodo storico in cui i rapporti interpersonali sono sempre pil spesso regolati
da criteri di efficientismo, in cui il consumismo ha ormai influenzato ogni scelta, in cui
l'uomo ¢ sempre pitt immerso in una globalizzata solitudine digitale e avvolto da una
bolla algoritimica, in cui, in sostanza, troneggiano I’homo oeconomicus (Baker, 2010) e
Ihomo numericus (Cohen, 2023), in cui le nuove tecnologie sono divenute quasi I'uni-
co strumento di comunicazione tra le persone, il tempo stesso sembra aver perduto la
sua naturale ciclicita per divenire un tempo senza attesa (Zavalloni, 2010, p. 17). Il tem-
po senza attesa rappresenta 'annullamento della distinzione tra adulti e bambini rispetto
alla suddivisione freudiana tra il principio di piacere e quello di realta: I’adulto, come il
bambino, non possiede piu la capacita di posticipare una gratificazione immediata per
qualcosa di pit importante, ma lontana. Quale possibile soluzione, Zavalloni propone
un riavvicinamento al tempo naturale, grazie al quale & possibile imparare ad attendere,
avendo riguardo dell’evoluzione naturale delle cose e dei singoli momenti. Riconquista-
re la lentezza offerta dal rispetto del tempo naturale puo significare riscoprire il valore
della sobrieta (Scardiccione, 2010, p. 13), mantenere il contatto con il proprio territorio e
il dialogo con le persone che li vivono, da ritenersi validi antidoti al modo di vivere con-
temporaneo, di cui la scuola ¢ uno specchio fedele.

La pedagogia della lumaca vorrebbe che gli insegnanti abbiano il coraggio di “perde-
re tempo” per dedicarsi ai propri studenti, per conoscerli meglio e costruire un percor-
so dapprendimento condiviso. Sono diverse le strategie adottate, alcune originali, come il
recupero dell’arte della calligrafia, la quale permette di valorizzare l'utilizzo dei movimenti
fini e l'azione del pensiero il quale, ascoltando le emozioni, compie percorsi non lineari
che diventeranno poi espressioni su carta; oppure la predisposizione di orti in piccoli spa-
zi allinterno dei cortili delle scuole, per «imparare a rallentare» (Zavalloni, 2010, p. 115)
attraverso lattesa e il rispetto dei tempi della natura, dalla semina al raccolto.

Sono passaggi ricavati da esperienze concrete che manifestano lesistenza di un
diverso modo di concepire la relazione alunno-insegnante, la didattica e la progettazione
stessa della scuola, e che ha trovato voce attraverso un appello rivolto alla scuola (firma-
to nel 2006 da dirigenti scolastici, insegnanti e allievi della scuola di Barbiana) intitola-

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



Emergenza sensoriale, “non-azione” e lentezza come moniti pedagogici 275

to Cambiare la scuola davvero si puo (Zavalloni, 2010, p. 39), dove in realta si ritrovano
tutti i punti riconducibili all’attivismo e alle correlate esperienze scolastico-sperimentali
del secolo scorso. Nel documento si auspica la diffusione di una scuola che consenta a
ciascuno studente di imparare ad apprendere (Zavalloni, 2010, p. 40) un sapere non pre-
costituito, ma realizzato attorno a nuclei essenziali da cui possano partire dei percorsi
motivati dall’interesse per qualche aspetto della realta circostante e che non seguano
le tradizionali suddivisioni disciplinari e temporali, grazie a un curricolo in cui latti-
vita laboratoriale consenta un coinvolgimento totale della mente e del corpo e il lavoro
di gruppo, e dove i contenuti possano essere attinti da una pluralita di fonti derivan-
ti dall’esperienza diretta, dalle biblioteche e dal ricorso alle nuove tecnologie. In questo
modo, la scuola diviene un luogo di «grande avventura» (Zavalloni, 2010, p. 41), in cui vi
¢ il tempo necessario per apprendere attraverso l'errore e il gioco.

Riferimenti bibliografici

Arieti S., Creativita. La sintesi magica, Roma, Il Pensiero Scientifico, 1979.

Baker C., Prefazione, in G. Zavalloni, La pedagogia della lumaca. Per una scuola lenta e
nonviolenta, Bologna, EMI, 2010, pp. 11 e 12.

Balsekar R.S., La verita definitiva, Roma, Ubaldini, 2012.

Cohen D., Homo Numericus. La futura civilizzazione, Roma, Anicia, 2023.

Dewey J., Esperienza e educazione (1938), tr. it., Firenze, La Nuova Italia, 1967.

Doi T., The Anatomy of Dependence, Tokyo, Kodansha International, 1973.

Francesch ].D., Elogio dell’educazione lenta, Brescia, La Scuola, 2011.

Freud S., Opere, Torino, Bollati Boringhieri, 1977-1979.

Fromm E. (1981), Il linguaggio dimenticato, Milano, Bompiani, 1981.

Hodgkinson T., Lozio come stile di vita, Milano, BUR, 2008.

Hodgkinson T., Oziando si impara, Milano, Rizzoli, 2009.

Korczak J. (2023), Come amare il bambino, Milano, Luni, 2023.

Lowen A., Il piacere. Un approccio creativo alla vita (1970), Roma, Astrolabio, 1984.

Maslow A.H., Verso una psicologia dell’essere (1962), Astrolabio, Roma, 1971.

Montessori M., La mente del bambino, Milano, Garzanti, 2017.

Muraoka T., Feeling in Japanese Language and Culture: A Semantic and Pragmatic
Analysis of Kimochi, in «Japanese Studies», 16(2), 1996, pp. 175-192.

Nietzsche F., Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen. [Erster Theil.],
Stuttgart, Reclam, 1994.

Noguchi H., Il raffreddore e i suoi benefici, Milano, Luni, 2025.

Origo G., Introduzione, in Epicuro. Come essere felici, Milano, Garzanti, 2014, pp. VII-
XXIII.

Scardaccione E., A proposito di lentezza e..., in G. Zavalloni, La pedagogia della lumaca.
Per una scuola lenta e nonviolenta, Bologna, EMI, 2010, pp. 13-15.

Tolle E., Il potere di Adesso, Milano, Armenia, 2004.

Travaglini R., Motivarsi ad apprendere, Roma, Aracne, 2014.

Travaglini R., Pedagogia e educazione dellattivita grafica infantile. Creativita, arte ed
evoluzione “naturale” dello scarabocchio, del disegno e della scrittura, Pisa, ETS, 2019.

DOI: 10.36253/ss5f-16760 | ISSN 2036-6981 (online)



276 Roberto Travaglini

Travaglini R., Pedagogia della creativita, Roma, Aracne, 2020.

Tsuda I., Uno (1978), Milano, Luni, 2000.

Tsuda I., Il non-fare (1973), Luni, Milano. 2003.

Tsuda I. , Il dialogo del silenzio (1979), Milano, Luni, 2006.

Watts A., Il significato della liberta. La ricerca della liberta dello spirito nella psicologia
moderna e nella saggezza dell’oriente, Roma, Ubaldini, 1975.

Watts A., Psicoterapie orientali e occidentali, Roma, Ubaldini, 1978.

Watts A., Diventa cid che sei, Prato, Piano B, 2017.

Zavalloni G., La pedagogia della lumaca. Per una scuola lenta e nonviolenta, Bologna,
EMI, 2010.

Articoli Studi sulla Formazione, 2025-2



