
Copyright © 2025 The Author(s). Open Access. This in an open access article published by Firenze University 
Press (www.fupress.com/sf ) and distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 Interna-
tional License. The Creative Commons Public Domain Dedication waiver applies to the data made available in 
this article, unless otherwise stated.

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)
Studi sulla Formazione: 28, 285-301, 2025-1

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

Luca Zanetti

Assegnista di ricerca – Università di Bologna

Corresponding author: luca.zanetti10@unibo.it

Abstract. In this paper I intend to contribute to the debate between enthusiasts and 
detractors about children’s ability to carry out philosophical reasoning. Drawing on 
the approach adopted by Gareth Matthews, in this paper I offer a close analysis of a 
philosophical dialogue (conducted according to the didactics of the community of 
inquiry at the heart of Philosophy for Children) between 8-9 year old children and 
argue that some of the distinctive features of philosophizing emerge in it.

Keywords. Philosophy for Children - Philosophy of Childhood - Gareth Matthews 
Critical Thinking - Existential Questions in Education

1. Introduzione e cornice teorica

Da molti anni si praticano e studiano in tutto il mondo diversi metodi per fare filo-
sofia con bambine e bambini1. In questo contesto di ricerca, entusiasti e detrattori si sono 
chiesti, come è naturale che sia, se i bambini siano effettivamente capaci di filosofare. Su 
questa questione, il contributo più noto e notevole, nell’ambito del movimento della Philo-
sophy for Children (P4C) e del dibattito più ampio sulla cosiddetta Philosophy of Childho-
od (filosofia dell’infanzia)2, è rappresentato dal lavoro di Gareth Matthews3. A partire dagli 
anni settanta, nello stesso periodo in cui Lipman e colleghi stavano elaborando il currico-
lo della P4C, Matthews ha sostenuto, in un dialogo critico con le posizioni di Piaget, che 
i bambini sono in grado di compiere il tipo di ragionamento che pertiene all’ambito del 
filosofare. Il suo approccio consisteva nell’analizzare dialoghi con e tra bambini nei quali 
emergevano alcune delle caratteristiche che definiscono ciò che, a suo parere, intendiamo 
quando parliamo del  «fare filosofia». Al lavoro di Matthews e, più in generale, a quello 
dei teorici della P4C, sono poi seguiti alcuni articoli critici4 nei quali è stato sostenuto che, 
dato un intendimento sufficientemente esigente dell’attività raziocinante del filosofo, sem-
bra lecito concludere che i bambini non siano realmente in grado di fare filosofia.

1 Per introduzioni allo stato dell’arte, con particolare riferimento agli approcci sorti in seno al movimento della 
Philosophy for Children, si vedano Cosentino e Oliverio 2012 e Pritchard 2022. Per panoramiche su diverse espe-
rienze di P4C (o di esperienze ispirate alla P4C) in Italia si vedano Cosentino 2002 e Scipione 2023.
2 Per un’introduzione alle questioni dibattute dalla Philosophy of Childhood si veda Matthews e Mullin 2023.
3 Matthews 1978, 1980, 1984, 1994. Si veda anche van der Leeuw e Mostert 1987 e McCall 1990.
4 Kitchener 1990 e White 1992. Si veda Murris 2000 per una risposta a queste critiche.



286

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

Ora, nel dibattito fra entusiasti e detrattori, l’attenzione si è concentrata principal-
mente sulla questione se i bambini siano in grado o meno di eseguire certe performances 
cognitive5. Si è chiesto, ad esempio, se i bambini siano in grado di fornire ragioni a favore 
delle loro asserzioni, se siano in grado di compiere un certo tipo particolare di meta-rifles-
sione che consiste nella formulazione di principi (logici, epistemici e relativi al tema filoso-
fico studiato) e se siano capaci di valutare la bontà di tali principi confrontandoli con casi 
concreti. In questo articolo vorrei dare il mio contributo al dibattito affrontando la que-
stione - i bambini sono in grado di filosofare? - da un’angolatura leggermente differente. 

Vorrei suggerire che i bambini sono in grado, così come gli adulti, di stare nei pressi 
degli stessi profondi misteri che, come il sole che si trova fuori dalla caverna di Platone, 
richiamano con il loro fascino terribile la mente dei filosofi di tutti i tempi e luoghi. Per 
mostrare cosa intendo, svolgerò, come nei contributi di Matthews, un’analisi ravvicinata 
di un dialogo filosofico avvenuto in una classe quarta in una scuola primaria italiana. Il 
campione di analisi è dunque ristretto. Dal punto di vista empirico, questa analisi non 
ci permette di trarre conseguenze generali sul filosofare dei bambini a tutte le età. Ci 
permette però di vedere da vicino di cosa possono essere capaci bambini di 8-9 anni, e 
sosterrò che esibiscono un modo di pensare che ha caratteristiche significative che solita-
mente competono a ciò che chiamiamo filosofare. Mostrerò come in questa classe i bam-
bini siano capaci di raggiungere delle vere e proprie vette del pensiero. 

Ribaltando l’analogia: mostrerò che i bambini sono in grado di guardare ciò che 
Kant definisce, come vedremo, il «vero abisso per la ragione umana». Secondo la mia 
esperienza personale, in tutte le classi, perlomeno dai 7-8 anni in poi6, è possibile rag-
giungere e soprattutto sostare tramite il dialogo nei pressi di queste vette e di questi abis-
si7. Il punto fondamentale, per i miei scopi, non è tanto mostrare la capacità o meno da 
parte dei bambini di eseguire ragionamenti che meritano il titolo di «filosofici» - sebbene 
vedremo i bambini del dialogo alle prese con ciò che ordinariamente chiamiamo «ragio-
namento filosofico»8 - quanto quello di mostrare come essi sappiano stare nei pressi degli 
stessi sconcertanti misteri intorno a cui ruota da sempre la filosofia. In questo modo, 
intendo contribuire all’interesse specifico che, teorici della P4C e non9, nutrono nei con-
fronti del domandare filosofico e, in particolare, nei confronti del domandare metafisico-
esistenziale dei bambini. 

2. Il contesto

Ci troviamo in una classe quarta primaria e questo è il primo di tre incontri di due 
ore e mezza ciascuno10. La sessione del primo incontro è strutturata nel modo seguente: 

5 Per un’introduzione critica (con uno sguardo in particolare alla filosofia) alla letteratura sul tema, si veda 
Gopnik 2010.
6 Ho svolto laboratori di dialogo filosofico secondo la didattica della comunità di ricerca nella scuola primaria dal 
2018 e ho incontrato almeno una ventina di classi e in ciascuna classe ho svolto mediamente tra le 8 e le 20 ore. 
7 Si veda la nota a piè pagina 12 per i riferimenti a studi su questo tema. 
8 Sull’argomentazione nelle pratiche di dialogo filosofico con i bambini si vedano Santi 2006 e Scipione 2023. 
9 Si veda, in particolare, l’articolo di Gregory e Oliverio 2017, Demozzi 2022 e i riferimenti ivi contenuti. 
10 Il dialogo ha avuto luogo all’interno di un progetto per la tesi di laurea magistrale in pedagogia, scritta da Val-
entina Sanna e seguita da Silvia Demozzi ed io. In questo dialogo specifico, Valentina Sanna è presente in classe 
per osservare l’andamento dell’esperienza e io sono il facilitatore. Anche l’insegnante è presente. La tesi si intitola 



287

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

per prima cosa, abbiamo chiesto alle bambine quale fosse la domanda più importante 
della loro vita; poi abbiamo fatto un’altra versione della stessa attività, e cioè abbiamo 
chiesto ai bambini quale fosse la domanda più importante che avrebbero voluto rivolgere 
a Dio; dopo aver raccolto tutte le domande, la classe ne ha scelta una tramite votazione. 
Infine, ho guidato - con pochissimi interventi di facilitazione, come emerge dalla sbobi-
natura - un breve dialogo sulla domanda scelta. 

Ecco la domanda che i bambini hanno voluto indagare:  

«Come ha fatto Dio a comparire sulla terra se nessuno l’ha creato?». 

Questa è stata la domanda intorno alla quale è ruotata l’indagine, che qui sotto 
riporto. 

3. Sbobinatura del dialogo su Dio11 

Luca: Come ha fatto Dio a comparire sulla terra se nessuno l’ha creato?»

[Invito la classe ad iniziare la discussione, e invito il bambino che ha proposto la domanda a 
spiegarci il perché della sua domanda …] 

A: Prima di andare a letto, a volte prego per la mia famiglia e per chi sta male nel mondo. E 
poi quando dico «Dio» mi fa pensare «ma chi l’ha creato?», «chi ha creato te se noi nasciamo 
da una persona?». Quando è nato mio fratello mi sono fatto questa domanda: «ma se noi nas-
ciamo da una persona, ma Dio da chi è nato?
 
Luca: Ti sei anche risposto?

A: No. Da lì la penso ogni sera, però non sono mai riuscito a trovare una risposta.

Luca: Allora cominciamo a ragionarci insieme

B: Dio anche se nessuno l’ha mai creato è sempre esistito nel nostro corpo e nel corpo degli 
altri. 

[Lo scambio si interrompe perché alcuni bambini non hanno compreso bene la natu-
ra del problema. Invito ‘A’ a rispiegare la domanda]

A: Se noi nasciamo da una persona e Dio è stato la prima persona o può essere anche 
qualcos’altro, non lo  sappiamo…un’altra cosa… Dio è stato il primo, noi nasciamo da una per-
sona ma lui non è nato da una  persona…Come ha fatto a nascere?

Il bambino pensa a Dio e si occupa di indagare il pensiero dei bambini intorno a Dio e, in particolare, il modo in 
cui ciò avviene nel contesto dialogico della comunità di ricerca.
11 Questa è la sbobinatura delle parti principali del dialogo: le parti omesse sono segnalate da parentesi quadre. 
La data di svolgimento del laboratorio: è il 4/4/2019. Oltre alla tesista e al facilitatore, in classe ci sono 26 alunni 
e l’insegnante. Il laboratorio è durato un’ora e trenta minuti. Per la sbobinatura intera del dialogo si veda Sanna 
2020..



288

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

C: Secondo me dal Big Bang. Perché quando si è formata la terra anche lui si è formato.
D: Anche per me, come C, è nato dal Big Bang. Queste sostanze l’hanno creato. 

E: Secondo me è nato dalla natura, naturalmente, diciamo…non so.

F: Io non ho ancora capito se stiamo parlando di Gesù oppure di Dio. Non ho capito se la sua 
domanda è «come  ha fatto a nascere Dio Padre?» oppure Gesù.
 
A: Ho la risposta. Se Dio è lui che ha creato il mondo, i vulcani, i fiumi, tutto quanto, e c’è chi  
dice che il mondo è stato creato dalla scienza, e chi dice da Dio. Io credo da Dio, perché è lui 
che ha creato i vulcani. Se il Big Bang è stato formato da fenomeni, però è stato Dio che prima 
li ha creati, e poi sono successi i fenomeni.

G: Secondo me il Big Bang è venuto da solo, non so come, e poi mentre si formava la terra si è 
formato anche Dio,  non proprio come essere umano adulto, ma prima da lattante, poi da bam-
bino, e poi da adulto, durante le forti  piogge.
 
H: Allora, il mio ragionamento è un po’ difficile, però cercherò di spiegarlo il meglio possibile. 
Secondo me tutto è  nato più o meno da solo. Dio è stato creato come per errore mentre la ter-
ra e tutto si stava creando. Non è proprio  nato come persona umana, ma già come qualcosa di 
adulto, ben sviluppato, tipo qualcosa che adesso non mi viene in mente, comunque qualcosa di 
molto sviluppato, e che dopo, anche se è nato per errore, ha pensato di essere come una specie 
di divinità per poi diventarla questa divinità, come ancora oggi si crede. 

[Alcuni bambini confermano l’opinione di ‘B’ secondo cui Dio è nato a seguito del Big Bang per 
errore]. 

I: Per me non è stato per errore. È stato per qualcosa di molto ordinato… Se lui ha creato tutto, 
e nessuno ha creato lui, vuol dire che c’è stato qualcosa di molto ordinato che adesso non posso 
specificare che cosa che l’abbia creato.

J: Io mi sono posta un’altra domanda. Ma lui è veramente sceso sulla Terra?
 
Luca: Questa è un’altra domanda.

 
[Due bambini ripetono l’opinione secondo cui Dio è stato creato dal Big Bang …] 

K: Io sono d’accordo che si è creato dal Big Bang. Però che cosa ha creato il Big Bang? … Mi 
sono posto questa domanda: ma allora, se il Big Bang ha creato Dio, chi ha creato il Big Bang?

Altri: La natura 

K: E chi ha creato la natura?

[Tutti cominciano a parlare in maniera confusa e a discutere fra loro la proposta di 
K…] 

Luca: Discutiamone insieme. Torniamo a chi ha proposto la domanda. Cosa ne pensi del 
ragionamento di K?



289

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

A: Il ragionamento di K, io gli do ragione. Perché se il Big Bang, che è stato anche un vulcano 
a farlo, chi ha creato il vulcano? E se è stata la natura, chi ha creato la natura? Prima per me il 
mondo era una cosa che non esisteva, era tipo un foglio bianco che poi è comparso Dio, che 
non si sa come, e ha creato tutto. 

M: Ho una domanda: chi ha creato lo spazio? 

[Continua lo scambio di battute per altri due minuti, poi l’ora e mezza di laboratorio 
finisce e dobbiamo interrompere…] 

[A lezione finita, K mi prende in disparte e mi dice:] 

K: Mi è venuta un’idea. E se Dio non esistesse e fossimo noi Dio…se Dio non fosse mai esistito 
e ce lo fossimo inventati noi e Dio siamo noi, è dentro di noi.

[Sempre a lezione finita, una bambina, Z, viene da me e mi chiede:] 

Z: Ma quindi Dio esiste o no?

4. Analisi del dialogo

Questo dialogo è interessante per molte ragioni. Innanzitutto notiamo un fatto che 
è ovvio a tutti coloro che hanno lasciato ai bambini la possibilità di esprimere le loro 
domande più profonde in un contesto che le accoglie e le valorizza: i bambini si fanno 
domande filosofiche e sanno essere radicali nel loro domandare. 

La domanda scelta dai bambini è stata:

«Come ha fatto Dio a comparire sulla terra se nessuno l’ha creato?» 

È facile intuire la radicalità della domanda. Dio dovrebbe essere colui che ha crea-
to tutto ciò che c’è. Ma se lui ha creato tutto, chi ha creato lui? Questa è una domanda 
sull’origine del tutto, persino sull’origine di ciò che dovrebbe essere responsabile dell’o-
rigine di ogni cosa. In ultimo, il bambino si sta chiedendo com’è possibile che tutto ciò 
che esiste esista. 

Come emerge dal dialogo, la radicalità del domandare dei bambini non emerge solo 
dalla radicalità della domanda scelta, ma anche dall’audacia e dalla franchezza con la 
quale esplorano le possibili risposte.

Vorrei commentare passo dopo passo il dialogo nella sua interezza, per far emergere 
alcuni punti che sono importanti per apprezzare cosa significa fare filosofia con i bambi-
ni e, soprattutto, in che senso i bambini sono capaci di filosofare.

Per prima cosa chiedo ad A, il bambino che ha scelto la domanda votata, di spiegarci 
la sua domanda. Questa è una strategia di facilitazione. Uno dei momenti più delicati di 
un laboratorio di dialogo filosofico con i bambini è il momento in cui, dopo aver scel-
to la domanda che guiderà l’indagine, si chiede alla classe di cominciare il dialogo. In 
questo passaggio il rischio è che il dialogo non decolli, che nessuno abbia il coraggio di 
prendere la parola. 



290

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

Per aiutare la classe nella transizione è utile chiedere a chi ha formulato la domanda 
di spiegarla al resto della classe. Infatti, fra tutti i bambini, chi ha formulato la domanda 
ha di sicuro qualcosa da dire, perché è la sua domanda, ci ha già pensato, e inoltre è gal-
vanizzato perché è stata proprio la sua domanda ad essere scelta fra tante domande. 

Chiedo dunque ad A di spiegarci la sua domanda, e questo è il primo scambio che 
abbiamo. 

A: Prima di andare a letto, a volte prego per la mia famiglia e per chi sta male nel mondo. E 
poi quando dico «Dio» mi fa pensare «ma chi l’ha creato?», «chi ha creato te se noi nasciamo 
da una persona?». Quando è nato mio fratello mi sono fatto questa domanda: «ma se noi nas-
ciamo da una persona, ma Dio da chi è nato?
 
Luca: Ti sei anche risposto?

A: No. Da lì la penso ogni sera, però non sono mai riuscito a trovare una risposta.

Luca: Allora cominciamo a ragionarci insieme

In questo piccolo scambio iniziale ci sono tante cose interessanti da notare. 
Primo, è interessante notare il contesto in cui A si pone la sua domanda: «Prima di 

andare a letto». Come sappiamo, spesso questo è il momento in cui le grandi domande, 
perlopiù silenziate durante il giorno dagli impegni e dagli stimoli, hanno l’occasione di 
riaffiorare alla superficie della coscienza. 

Secondo, A ci dice che si pone questa domanda ogni sera. Non si tratta quindi, di 
una domanda fra le altre, ma di una domanda che A stesso riconosce come una delle più 
importanti della sua vita, e A viene visitato da questa domanda ogni sera, quando prega 
e dice «Dio». 

Terzo, è interessante notare lo stimolo che ha portato A a porsi la sua domanda. A 
ricorda quella che è forse la prima volta in cui si è fatto la sua domanda, e cioè quan-
do è nato suo fratello. Questo punto è importante per diverse ragioni. Innanzitutto ci 
ricorda qualcosa che si presenta come ovvio se pensiamo alla nostra esperienza: la mag-
gior parte delle nostre domande nascono a partire da uno stimolo concreto, e dunque da 
un’esperienza. Questo è un punto che un facilitatore di dialoghi filosofici - con bambini 
e adulti - deve tenere a mente al fine di creare le condizioni migliori per favorire la nasci-
ta delle domande nella classe e la motivazione sufficiente per spingere la classe a sostare 
sulle domande. Nei testi della P4C, gli autori hanno infatti descritto bambini e bambine 
che giungono a porsi piccole o grandi domande filosofiche proprio a partire dagli eventi 
ordinari che possono contraddistinguere la vita di un bambino della loro età. Ad esem-
pio, ne L’ospedale delle bambole, testo scritto da Ann Sharp per stimolare dialoghi con 
bambine dai 3 ai 6 anni, ad un certo punto la bambola della protagonista si rompe e tale 
episodio può essere lo stimolo per riflettere, ad esempio, sulla morte.

Se è vero che ogni evento può, in linea di principio, essere l’occasione per una 
domanda filosofica, è importante anche sottolineare come alcuni eventi della nostra vita 
abbiano un ruolo privilegiato nel risvegliare in noi la spinta al domandare più profondo. 
La morte ci porta a riflettere sul senso e il fine della vita, mentre la nascita, come nel 
caso di A, può portarci a pensare all’inizio della vita se non, addirittura, del tutto. Que-



291

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

sto è un altro aspetto che chiunque volesse favorire il filosofare dei bambini deve tenere 
a mente: ci sono eventi - stimoli - privilegiati per il filosofare e di tali eventi dobbiamo 
prepararci a parlare se vogliamo accompagnare i bambini nella filosofia. 

Quarto. La domanda di A è l’esito di un piccolo ragionamento e questo ci dice qual-
cosa della capacità dei bambini di filosofare. Sono due le occasioni in cui A spiega alla 
classe la sua domanda. 

A: Prima di andare a letto, a volte prego per la mia famiglia e per chi sta male nel mondo. E 
poi quando dico «Dio» mi fa pensare «ma chi l’ha creato?», «chi ha creato te se noi nasciamo 
da una persona?». Quando è nato mio fratello mi sono fatto questa domanda: «ma se noi nas-
ciamo da una persona, ma Dio da chi è nato?

A: Se noi nasciamo da una persona e Dio è stato la prima persona o può essere anche 
qualcos’altro, non lo  sappiamo…un’altra cosa… Dio è stato il primo, noi nasciamo da una per-
sona ma lui non è nato da una  persona…Come ha fatto a nascere?

Cerchiamo di ricostruire le credenze che portano A a vivere la sua perplessità. A cre-
de che noi nasciamo da una persona. Ora, anche Dio, nella visione di A, è qualcosa come 
una persona. A dice che Dio è «la prima persona» ma poi subito si corregge dicendo che 
«può anche essere qualcos’altro, non lo sappiamo, un’altra cosa», e la ragione per cui dice 
ciò è che intuisce che se fosse vero che ogni persona nasce da una persona e che Dio è 
una persona, allora sarebbe obbligato a concludere che anche Dio nasce da una persona, 
ma ciò è in conflitto con un’altra credenza di A, e cioè con la credenza che «Dio è stato il 
primo», e cioè che Dio è creatore, da lui tutto nasce ma lui non è nato da qualcun’altro. 
Possiamo formulare così l’argomento che conduce A alla sua perplessità (dove «P» sta per 
premessa e «C» per conclusione):

P1) Ogni persona nasce da una persona;
P2) Dio è una persona;
C) Dio nasce da una persona;
P3) Ma Dio non nasce da una persona. 
Contraddizione

Quando incontriamo una contraddizione nei nostri pensieri dobbiamo fare una delle 
seguenti cose12. 

Possiamo accettare che la contraddizione cui siamo pervenuti sia vera. In questo 
caso, sarebbe al contempo vero e che Dio è nato da una persona e che Dio non è nato da 
una persona. Esistono filosofi, contemporanei e antichi13, secondo i quali vi sono con-
traddizioni vere. Tuttavia, questa è una posizione difficilmente sostenibile. In generale, ci 
sembra che il principio di non-contraddizione - originariamente formulato da Aristotele, 
ma già presente, in nuce, nel poema di Parmenide Sulla natura - sia vero e non ammetta 
eccezioni. Non possono esistere, cioè, casi in cui sia vero al contempo che p e che non-

12 Quelle che seguono sono le opzioni classiche menzionate in ogni manuale universitario di pensiero critico. Si 
veda Sainsbury 1988 per un’introduzione filosofica più approfondita.
13 Si veda Priest, Berto, Weber 2023 per un’introduzione al dialetismo nella storia della filosofia e nel dibattito 
contemporaneo.



292

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

p. Inoltre, non è affatto chiaro cosa possa significare per Dio l’essere al contempo nato 
e non nato da persona. Ad ogni modo, la posizione che ammette l’esistenza di contrad-
dizioni vere, posizione nota con il nome di dialetismo, è una posizione filosofica molto 
sofisticata, ed è lecito pertanto supporre che tutti noi, bambini e adulti, ragioniamo in un 
modo che presuppone la validità universale del principio di non-contraddizione. A non 
poteva infatti prendere in considerazione la possibilità che Dio al contempo fosse e non 
fosse nato da una persona.

Per sciogliere la contraddizione, dunque, dobbiamo fare qualcos’altro. Ciò che pos-
siamo fare è negare la verità di una o più delle premesse che ci hanno condotti alla con-
traddizione, e/o negare la validità dell’inferenza che ci ha portati alla contraddizione. 

Ora, nel caso che stiamo considerando, l’inferenza è valida, ed era già stata notata 
fra le forme dei sillogismi di Aristotele. Poiché tendiamo a ragionare senza accettare le 
contraddizioni, e poiché A sente (ancorché in maniera inarticolata e inconsapevole) che 
il ragionamento è valido, è naturale per la mente di A cercare di negare una o più pre-
messe. Ed è esattamente ciò che A fa. Nel ragionamento ci sono tre premesse (P1, P2, 
P3), vediamo che cosa accade se neghiamo una o più di esse.

Negare P1. Si potrebbe negare che tutte le persone nascano da una persona, ma se 
con «persona» pensiamo a noi stessi, allora né A né i suoi compagni di classe prenderan-
no mai in considerazione questa ipotesi. Si potrebbe allora pensare che tutte le persone, 
tranne la persona di Dio, nascano da un’altra persona. Ma questo è difficile da sostenere, 
poiché si dovrebbe spiegare perché mai Dio, se è una persona, non si comporti come tut-
te le altre persone. Il modo migliore per spiegarlo sarebbe forse quello di dire che Dio è 
una persona sui generis. Ma questo assomiglierebbe molto alla mossa argomentativa che 
consiste nel negare che Dio sia davvero una persona nel senso ordinario del termine, e 
questa è appunto la prossima mossa.

Negare P2. Come abbiamo visto, ad un certo punto A suggerisce implicitamente che 
forse possiamo negare che Dio sia davvero una persona: può anche essere «qualcos’al-
tro», «un’altra cosa». Se così fosse, dal fatto che ogni persona nasce non seguirebbe la 
conclusione che Dio debba anch’esso essere nato. 

Negare P3. La terza opzione è sostenere che, in realtà, Dio nasce davvero da un’altra 
persona. Questa opzione sarebbe teologicamente inammissibile, ma i bambini non sono 
teologi, non aderiscono ancora a nessuna visione, e non sentono - se non in casi partico-
lari - che vi è qualcosa da temere nel negare che Dio sia increato. Chiunque abbia medi-
tato profondamente sull’idea di creazione crede, o perlomeno sente, che vi è il rischio di 
perdere qualcosa se si nega che Dio sia creatore (se solo un Dio creatore può rendere con-
to del senso e del valore del mondo, che ne è dunque del senso e del valore del mondo 
se un Dio creatore non esiste!?). I bambini però non hanno necessariamente avuto l’oc-
casione di riflettere su tali questioni e dunque sono aperti a seguire la ragione ovunque 
essa li porti. In questo senso, sono spesso avvantaggiati rispetto agli adulti, poiché la loro 
riflessione non è ostacolata dalla paura delle implicazioni di ciò che si potrebbe scoprire.

Come vedremo, in realtà, la classe non esplorerà l’ipotesi che Dio sia nato da un’altra 



293

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

persona. Chi sarebbe, dopotutto, quest’altra persona se è proprio Dio il nome che diamo 
alla prima persona? La classe esplorerà, invece, altre idee, ossia che Dio non sia affatto 
nato da nulla, che sia nato da altro (ma non da persone), e che Dio non sia, come noi 
tendiamo a pensare, una vera e propria persona. Vediamo come procede il dialogo. 

Dopo la spiegazione della domanda da parte di A, alcuni bambini intervengono for-
nendo quelle che potremmo descrivere come le loro teorie sulla provenienza di Dio e del 
mondo. L’intervento di A si era chiuso con la domanda «ma Dio da chi è nato?».

C: Secondo me dal Big Bang. Perché quando si è formata la terra anche lui si è formato.

D: Anche per me, come C, è nato dal Big Bang. Queste sostanze l’hanno creato. 

E: Secondo me è nato dalla natura, naturalmente, diciamo…non so.

F: Io non ho ancora capito se stiamo parlando di Gesù oppure di Dio. Non ho capito se la sua 
domanda è «come  ha fatto a nascere Dio Padre?» oppure Gesù.
 
A: Ho la risposta. Se Dio è lui che ha creato il mondo, i vulcani, i fiumi, tutto quanto, e c’è chi  
dice che il mondo è stato creato dalla scienza, e chi dice da Dio. Io credo da Dio, perché è lui 
che ha creato i vulcani. Se il Big Bang è stato formato da fenomeni, però è stato Dio che prima 
li ha creati, e poi sono successi i fenomeni.

G: Secondo me il Big Bang è venuto da solo, non so come, e poi mentre si formava la terra si è 
formato anche Dio,  non proprio come essere umano adulto, ma prima da lattante, poi da bam-
bino, e poi da adulto, durante le forti piogge.

In questi passaggi notiamo una gran varietà di opinioni circa la natura di Dio, la sua 
provenienza, e la sua relazione con ciò che per i bambini sembra rappresentare un altro 
candidato primo evento da cui tutto è nato, il Big Bang. Si prova a pensare a Dio come 
nato dal Big Bang, come nato dalla natura, e a Dio come una persona in un senso quasi 
letterale, come un essere umano che, come noi, passa nelle varie fasi dello sviluppo. 

Dal punto di vista strettamente filosofico questi scambi sono interessanti, a mio 
avviso, perché ad un certo punto fa capolino una perplessità che, a breve, si rivelerà cru-
ciale nell’indagine: la possibilità, cioè, che il primo evento da cui tutto è nato non sia, 
esso stesso, nato da alcunché, né da sé, né da altro da sé. Questa idea emerge quando G 
dice, en passant, che «il Big Bang è venuto da solo, non so come». Certo: non so come… 
Qui lo sguardo dei bambini comincia ad aprirsi sull’abisso. 

Dal punto di vista didattico, invece, si noti che in questi scambi ho lasciato andare i 
bambini senza intervenire né per chiedere ulteriori chiarimenti, né per correggere le loro 
opinioni. L’obiettivo è lasciare che i bambini imparino l’arte del dialogo e dell’indagine 
filosofica e per farlo, dato che è il primo incontro, penso sia preferibile in questo stadio 
lasciarli parlare. 

Dopo questi scambi vi sono due battute importanti per apprezzare le capacità di filo-
sofare dei bambini. La prima è questa. 

H: Allora, il mio ragionamento è un po’ difficile, però cercherò di spiegarlo il meglio possibile. 
Secondo me tutto è nato più o meno da solo. Dio è stato creato come per errore mentre la terra 



294

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

e tutto si stava creando. Non è proprio nato come persona umana, ma già come qualcosa di 
adulto, ben sviluppato, tipo qualcosa che adesso non mi viene in mente, comunque qualcosa di 
molto sviluppato, e che dopo, anche se è nato per errore, ha pensato di essere come una specie 
di divinità per poi diventarla questa divinità, come ancora oggi si crede. 

H parla del suo ragionamento ma, per un lettore attento e addestrato, è chiaro che 
nelle parole di H non c’è nessun ragionamento, nel senso che H non sta fornendo nessun 
argomento che da premesse cerca di mostrare la verità di una o più conclusioni. H sta 
semplicemente raccontando la sua visione sull’intera faccenda. 

Nel fare ciò introduce delle idee nuove nel dialogo. Innanzitutto, introduce un’idea 
filosofica fondamentale - idea che, come vedremo, è alla base del rompicapo metafisico 
intorno all’origine di Dio - e cioè l’idea di tutto. E con l’idea di tutto, riprende anche 
l’idea che era emersa poco fa, e cioè che il tutto sia nato da solo, che non ci sia, cioè, 
un’origine del tutto. Questa è un’idea dirompente, poiché mette in crisi la tesi che vi sia 
un Dio creatore del tutto, giacché il tutto, secondo questa opinione, nasce da solo. Poi H 
introduce l’idea che Dio non sia davvero una divinità, e che sia nato «per errore». Qui 
l’implicito è che se qualcosa è nato per errore allora non può essere divino. Nell’idea di 
divinità sembra essere connaturata l’idea di ordine. E ciò emerge nell’intervento succes-
sivo che risponde, a suo modo, alla teoria di H. 

I: Per me non è stato per errore. È stato per qualcosa di molto ordinato… Se lui ha creato tutto, 
e nessuno ha creato lui, vuol dire che c’è stato qualcosa di molto ordinato che adesso non posso 
specificare che cosa che l’abbia creato.

Questo passo, diversamente da quello di H, presenta un vero e proprio argomento a 
favore di una risposta alla domanda iniziale di A. I ragiona così: 

P1) Dio ha creato tutto;
P2) Nessuno ha creato lui;
C) Qualcosa di molto ordinato ha creato Dio.

Qui I sta esplorando la possibilità che Dio sia al contempo creato e creatore. Ma vuo-
le esplorare questa idea in modo che sia compatibile con la credenza che nessun’altra 
cosa (come il Big Bang) o persona (come noi) lo abbia creato. E vuole esplorare questa 
idea tenendo conto di un’altra importante intuizione circa la natura di Dio: che esso non 
possa essere frutto di un errore o del caso, altrimenti non potrebbe essere Dio. E per 
pensare ciò deve dunque pensare a un qualcosa (che però non deve essere né come il Big 
Bang né come una persona) che è anche ordinato o comunque tale da generare ordine. 
è ciò che lui appunto descrive come un «qualcosa di molto ordinato». Qui I sta dunque 
pensando l’idea di un principio divino precedente a Dio stesso, a una sorta di forza crea-
trice e ordinatrice che è in grado persino di creare Dio. 

Questa è un’idea in un qualche modo classica nella storia dei tentativi umani di pen-
sare all’origine. Viene in mente il nous di Anassagora, il logos di Eraclito, o il particolare 
politeismo che troviamo nelle filosofie orientali dove la pluralità di divinità è a sua volta 
il riflesso di una potenza più fondamentale cui persino gli dèi devono sottostare. è chiaro 
che I non sta pensando a nulla di tutto ciò, e che il suo pensiero si sta affacciando per le 



295

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

prime volte su queste questioni, ma è interessante notare come il pensiero dei bambini 
si ritrovi ad esplorare le stesse idee che ritroviamo poi articolate, precisate e finemente 
argomentate nella storia della filosofia. 

Il passo decisivo dell’intero dialogo, a mio avviso, avviene con il prossimo intervento.
K: Io sono d’accordo che si è creato dal Big Bang. Però che cosa ha creato il Big Bang? … Mi 
sono posto questa domanda: ma allora, se il Big Bang ha creato Dio, chi ha creato il Big Bang?

Qui, finalmente, un bambino individua un problema che è dall’inizio del dialogo 
implicito in tutta la discussione. Il problema è che se si cerca l’origine del tutto, allo-
ra sembriamo incorrere in un regresso all’infinito. Il problema può essere esposto come 
segue (utilizzerò la nozione di causa ma lo stesso argomento si può riformulare mutatis 
mutandis con altre nozioni, come la nozione di origine, creazione, nascita, ecc.)

P1) Se qualcosa esiste, allora è l’effetto di una causa;
P2) Se qualcosa è una causa, allora esiste;
C) Se qualcosa è una causa, allora è l’effetto di una causa.

E se a ciò si aggiunge la premessa secondo la quale:

P3) Ogni effetto è distinto dalla sua causa;

allora giungiamo gioco forza ad un regresso all’infinito di cause. E questo è ciò che 
ha intuito K. Infatti, dopo aver detto

«ma allora, se il Big Bang ha creato Dio, chi ha creato il Big Bang?

altri nella classe hanno replicato 

«La natura» 

e lui, mostrando di aver compreso il problema del regresso, ha aggiunto: 

«E chi ha creato la natura?»

K ha intuito che se ogni cosa è creata, e se (questa è P3) nessuna cosa può creare se 
stessa, allora qualsiasi sia la supposta prima causa avrà pur sempre senso chiedersi da 
dove essa venga, con ciò mostrando che tale supposta prima causa non può davvero esse-
re prima. A ben vedere, date queste premesse, segue che non esiste nessuna prima causa, 
ma solo un insieme infinito di supposte cause. Il problema è che non è coerente la sup-
posizione che vi sia un insieme infinito di cause, poiché anche per tale insieme infinito è 
sensato chiedersi da dove esso provenga. Così, si aprono le strade seguenti per sciogliere 
il paradosso. 

Un’opzione è sostenere che il tutto, in ultimo, non abbia alcuna causa prima o crea-
tore. Questa via nega P1 e cioè che ogni cosa esistente abbia una causa. Vi è una «cosa» 
- il tutto - che non ha alcuna causa.  



296

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

Un’altra opzione potrebbe essere negare P2 e dire cioè che ci sono cause che non esi-
stono. Ma ciò vorrebbe dire che Dio è sì la prima causa, ma è una causa che non esiste. 
Ma ciò significherebbe negare l’esistenza di Dio.

Infine, l’opzione che maggiormente è stata discussa nella storia della filosofia da chi 
desiderava difendere l’idea di un Dio creatore, consisterebbe nel negare P3 e sostenere, 
cioè, che esistono effetti identici alle proprie cause. In altre parole, esistono cose che sono 
cause della loro stessa esistenza. Questo è il concetto di Dio come causa sui, causa di sé.

Ora, nessuno dei bambini ha preso in considerazione in questo dialogo la possibilità 
di pensare a Dio - o, più in generale, all’origine o causa prima - come a una causa sui. 
Hanno invece tentato di pensare, ancorché in maniera vaga e imprecisa, alla possibile 
relazione fra ciò che esiste, cioè il tutto, e il suo contraltare, il nulla. Vediamo, infatti, 
come continua il dialogo. 

K è riuscito a dire con chiarezza ciò che animava i pensieri e le perplessità della clas-
se. E la classe ha in un qualche modo compreso che è successo qualcosa di eccezionale 
grazie all’intervento di K. Infatti, dopo il suo intervento, l’ordine della conversazione si 
rompe e nasce un po’ di confusione. Richiamo dunque l’attenzione della classe e per con-
tinuare in maniera disciplinata propongo ad A, il bambino che ha proposto la domanda, 
di commentare l’intervento di K. 

Luca: Discutiamone insieme. Torniamo a chi ha proposto la domanda. Cosa ne pensi del 
ragionamento di K?

A: Il ragionamento di K, io gli do ragione. Perché se il Big Bang, che è stato anche un vulcano 
a farlo, chi ha creato il vulcano? E se è stata la natura, chi ha creato la natura? Prima per me il 
mondo era una cosa che non esisteva, era tipo un foglio bianco che poi è comparso Dio, che 
non si sa come, e ha creato tutto. 

M: Ho una domanda: chi ha creato lo spazio? 

Questo scambio, a mio avviso, è esemplare per comprendere in che senso i bambi-
ni sono in grado di filosofare. A ha recepito, a suo modo, il ragionamento di K, e dà 
prova di ciò riproponendo la struttura del regresso all’infinito. Poi però, con le parole 
che immediatamente aggiunge, dimostra che non ha davvero compreso tutta la portata 
dell’intuizione di K. Infatti, propone di risolvere il problema dell’origine sostenendo che 
«prima», e cioè prima dell’esistenza del tutto, il «mondo», cioè il tutto, fosse «tipo un 
foglio bianco», e cioè una sorta di nulla o, meglio, di quasi nulla. Poi, sebbene non si 
«non si [sappia] come», Dio sarebbe poi comparso e avrebbe creato tutto il resto. 

A sottolinea che non sa bene come spiegare e intendere il fatto che, ad un certo pun-
to, quando il mondo non c’era ed era tipo un foglio bianco, sia venuto ad esistere Dio. 
Non dice come avvenga il passaggio da foglio bianco a Dio. Non dice che Dio ha creato 
se stesso, né tanto meno che il foglio bianco o la non esistenza del mondo (sono per lui 
la stessa cosa?) sia la causa dell’esistenza di Dio. E si noti che è del tutto normale che A 
non sappia come spiegare questa transizione. Infatti, se il foglio bianco è un’immagine 
analogica del nulla, allora, poiché il nulla non esiste, e ciò che non esiste non può creare 
o causare alcunché, è chiaro che il nulla non può spiegare l’esistenza di Dio. (Ex nihilo 



297

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

nihil fit). D’altra parte, nemmeno l’idea di causa sui è prima facie coerente. Infatti, se Dio 
deve esistere per essere causa di qualcosa (di altro da sé o di sé), allora Dio non può esse-
re il responsabile della propria esistenza, giacché per esserlo, dovrebbe già esistere. Que-
sta è l’obiezione classica al concetto di causa sui. La mente di A sta qui passando vicino 
alle difficoltà che tutti i filosofi da sempre esperiscono nel tentativo di pensare all’origine 
dell’esistenza di Dio e del tutto. 

Vi è un altro problema nella proposta di A. E il problema viene evidenziato da un 
compagno, M, che chiede chi ha creato lo spazio. Qui si vede che M ha compreso la 
struttura del regresso all’infinito intuito da K. M comprende l’immagine del foglio bian-
co di A come un’analogia dello spazio vuoto. Ma lo spazio, anche se vuoto, è pur sem-
pre qualcosa di esistente. E dunque si pone nuovamente la domanda: da dove viene quel 
qualcosa? 

Chiunque  abbia una qualche familiarità con i pensieri qui espressi - sulla riflessio-
ne filosofica sull’origine di Dio e del tutto - non può non rimanere affascinato da questi 
scambi. L’impressione che ebbi io allora e che sempre si risveglia in me quando leggo 
questo scambio o altri scambi in altre sessioni, è di vedere che non vi è nessuna differen-
za sostanziale fra l’esplorazione filosofica dei bambini e quella di un adulto. L’immagine 
che ho è questa. Vi è in noi una corrente che sgorga e vuole arrivare ad una meta, la 
verità. Per giungervi, il getto d’acqua - la nostra spinta a conoscere la verità, a vederci più 
chiaro - incontra dei solchi nel terreno che la incanalano. Molti di questi solchi portano 
su strade chiuse. Altri, invece, lasciano l’acqua passare, e consentono di andare avanti, di 
vederci sempre più chiaro, di andare sempre più a fondo. Se la precisione con cui i pen-
sieri sono articolati differisce, ciò che non differisce, tuttavia, è la spinta originaria e le 
strade principali che essa si ritrova a percorrere.

5. Kant e l’abisso della ragione

Nella Critica della ragion pura, nel contesto della sua critica alla cosiddetta prova 
cosmologica dell’esistenza di Dio, Kant introduce ciò che descrive come «il vero abisso 
della ragione umana». Questo abisso è lo stesso sul quale si sono brevemente affacciati i 
bambini nel dialogo che abbiamo appena analizzato. Ecco il passo, mirabile, di Kant:

«La necessità incondizionata, di cui abbiamo bisogno in maniera così indispensabile, come 
l’ultimo sostegno di tutte le cose, è il vero abisso della ragione umana. La stessa eternità … è 
lungi dal generare un tale senso di vertigine sull’animo, poiché essa misura soltanto la durata 
delle cose, ma non le sostiene. Noi non possiamo impedire - e però neanche supportare - il 
pensiero che un essere che ci rappresentiamo pure come l’essere sommo tra tutti quelli pos-
sibili, dica in certo modo a se stesso: io sono dall’eternità e per l’eternità, all’infuori di me non 
vi è niente, tranne ciò che è qualcosa semplicemente per mezzo della mia volontà; ma da dove 
provengo io, allora? Qui tutto sprofonda sotto di noi, e la massima perfezione, come la mini-
ma, rimane sospesa, senza alcun appoggio, semplicemente davanti alla ragione speculativa, alla 
quale non costa nulla lasciar sparire l’una come l’altra, senza il minimo impedimento». (Kant 
A613/B641)

A si è chiesto: da dove viene Dio? K ha notato, anche se non ha portato la sua intu-
izione fino in fondo, che questa domanda può essere ripetuta per ogni possibile causa 



298

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

prima - ciò che qui Kant chiama necessità incondizionata. Per ogni possibile causa pri-
ma, sostegno, fondamento di tutte le cose, sempre rimane viva e bruciante la domanda: e 
quello da dove viene? Se chiamiamo Dio questa supposta necessità incondizionata, allora 
sempre rimane viva la domanda: e Dio da dove viene? E questo è per Kant il «vero abis-
so della ragione umana». Quando la mente si apre su tale perplessità, «tutto sprofonda 
sotto di noi», e sprofonda perché si intuisce che forse non può esserci alcun sostegno e 
fondamento, nessuna causa prima, perché se anche Dio vi fosse, comunque Dio sarebbe 
infondato nella sua esistenza, così come tutto il resto. Queste considerazioni non porta-
no necessariamente a negare l’esistenza di Dio. Dio può essere una causa di quasi tutte 
le cose, oppure può essere identico al tutto. Ma si vede che Dio stesso, insieme a tutto 
ciò che c’è, se esiste, semplicemente è, senza causa, senza creatore. Sebbene nel dialogo i 
bambini non siano arrivati a dirsi questo, è intorno ai bordi di questo abisso che i bam-
bini si stavano passando la palla del dialogo. 

6. Considerazioni conclusive

Con lo studio ravvicinato di questo dialogo abbiamo visto a quali profondità può 
giungere la ricerca di verità dei bambini. Abbiamo anche visto che tale ricerca non è cao-
tica ma segue una struttura razionale - anche se non vi è necessariamente la capacità 
meta-riflessiva di articolare tale struttura - e giunge a indicare, talvolta con sconcertante 
precisione, le stesse piste che i filosofi hanno esplorato nel tentativo di rispondere alle 
stesse domande che i bambini si pongono.

Con questo articolo si è inteso dunque contribuire al dibattito sull’ampiezza e la pro-
fondità del ragionamento filosofico nei bambini. Ma l’articolo si iscrive anche all’interno 
di un’altra importante linea di riflessioni che interessa, in particolar modo, i teorici e i 
praticanti che, a partire dal contributo decisivo della P4C, intendono portare, seguendo 
diversi approcci e stili, il dialogo filosofico in classe. La questione, cioè, sui modi in cui 
stare vicino ai bambini nell’indagine delle più profonde e sconcertanti domande meta-
fisiche ed esistenziali che l’umanità è stata in grado di porci. La didattica della comuni-
tà di ricerca elaborata dai teorici della P4C ambisce infatti alla creazione di un contesto 
sicuro in cui bambine e bambini possano esplorare insieme le loro domande con l’aiuto 
di una guida nel ruolo di facilitatore. Ora, come sappiamo14, e come abbiamo visto nel 
dialogo qui analizzato, i bambini si pongono domande esistenziali - domande sull’origi-
ne del tutto, sulla propria identità e provenienza, sulla morte, sul senso, ecc. - e nel farlo, 

14 Si vedano, nel contesto italiano, Oliviero Ferraris 2018, Demozzi 2022, Zanetti 2020, Zanetti et al. 2021. Se 
cerchiamo evidenze empiriche non aneddotiche a suffragio della tesi secondo la quale i bambini si pongono 
domande esistenziali, possiamo volgere il nostro sguardo ad una consolidata tradizione di studi su questo tema 
nei paesi scandinavi. In tale tradizione, il lavoro del filosofo e pedagogista Sven Hartman è considerato un punto 
di riferimento. In un saggio di Hartman del 2018, contenuto in un volume dello stesso anno che raccoglie diversi 
articoli sul tema delle domande esistenziali nel contesto educativo scandinavo (Ristemi et al. 2018), Hartman rip-
ercorre una vasta ricerca empirica condotta in Svezia dagli anni 1967 ad oggi. Nel corso della ricerca si è potuto 
constatare, fra le altre cose, la presenza delle domande esistenziali nella vita mentale dei bambini e il modo in cui 
i bambini articolano, intorno ad esse, le proprie «visioni del mondo» (livsåskådning). Hartman scrive che «Many 
children give words to their feelings about man’s ageless tremendum before the cosmos» (Hartman 2018, p. 33). 
Per approfondire, questi sono gli studi in inglese sul tema: Hartman 1986, Tamminen 1988, Pramling e Johansson 
1995, Gunnarsson 2008,  Ristemi et al. 2018, Sporre 2022, Szczepska-Pustkowska 2020. 



299

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

se viene loro lasciato spazio, sanno articolare riflessioni che possono avere implicazio-
ni profonde sul loro vissuto. Come testimonia la storia dell’umanità, e in particolare il 
secolo che ci siamo appena lasciati alle spalle, la nostra visione del mondo può essere 
profondamente plasmata dalle nostre credenze su Dio e l’origine del tutto. Si pone dun-
que la questione, per i teorici e i praticanti di P4C e di metodi ad essa ispirati, di capi-
re come fare  a soddisfare al contempo due ambizioni cruciali nel movimento educativo 
che sostiene l’importanza del dialogo filosofico in classe: da un lato, vi è il desiderio di 
lasciare liberi i bambini di esplorare le loro domande e i tentativi di risposta che da esse 
prendono vita; dall’altro, vi è il desiderio di proteggere i bambini da sofferenze inutili e 
di accompagnarli gradualmente e senza violenza nella propria crescita emotiva, cognitiva 
e filosofica. Ma le domande esistenziali, e le conclusioni cui esse possono giungere, pon-
gono una sfida particolare per chi volesse tenere insieme queste due ambizioni: la loro 
radicalità rischia di scuotere alle fondamenta l’integrità emotiva e cognitiva dei bambini, 
e non è chiaro in che modo si possa proteggere i bambini da questo rischio senza con 
ciò ridimensionare la libertà di domanda e ricerca che vogliamo accordare ai bambini15. 
Tale sfida dovrebbe inoltre prendere in considerazione il ruolo svolto delle emozioni nel 
domandare esistenziale dei bambini - da quelle più facili da abitare, quali la meraviglia, 
a quelle più difficili e destabilizzanti, quali, ad esempio, l’angoscia16 - nonché il modo in 
cui un’educazione al domandare esistenziale può aiutare i bambini ad esplorare e a stare 
con le proprie emozioni17. Chi scrive non pensa che questa sfida non possa essere accol-
ta e risolta18. Pensa però che sia importante condividerla e ribadirla, così che lo sforzo 
congiunto possa condurre all’articolazione di indicazioni precise per un’educazione che 
sappia accompagnare i bambini nei pressi delle vette e degli abissi del filosofare - abissi e 
vette che i bambini stessi sanno, a loro modo, frequentare. 

Riferimenti bibliografici

Cosentino A., Oliverio S., Comunità di ricerca filosofica e formazione. Pratiche di colti-
vazione del pensiero. Bari, Liguori, 2012. 

Cosentino A., Filosofia e formazione. 10 anni di Philosophy for Children in Italia (1991-
2001), Bari, Liguori, 2002.

Demozzi S., La grande domanda. Quando l’infanzia interroga l’esistenza, Brescia, Mor-
celliana, 2022.

Fabbi M., I bambini e il dolore: accettazione e attribuzione di senso, «Infanzia», 4, 2010, 
pp. 245-249.

15 Per una discussione più ampia di questa sfida, si vedano Turgeon 2015 p. 289, Demozzi (2022), Thornton, 
Gilbert, Bleazby e Graham 2002, e Zanetti 2020. Si veda Shea 2017 su questa sfida in relazione in particolare ai 
dialoghi che vertono su questioni religiose.
16 Sul ruolo delle emozioni, in particolare quelle difficili, nella P4C, vi ancora al momento poca riflessione. Una 
prima eccezione notevole è proprio il lavoro di Gareth Matthews (si veda in particolare il breve capitolo intito-
lato Anxiety in Matthews 1980). Più recentemente, si vedano, fra i teorici che dialogano con il movimento della 
P4C, Demozzi 2022 e Zanetti 2020..
17 Fra i contributi pedagogici che sottolineano questo aspetto si vedano, fra gli altri, Iori 2006, Fabbri 2010, Rossi 
2016 e Mortari 2017.
18 Si veda Zanetti 2020.



300

Articoli 	 Studi sulla Formazione, 2025-1

Luca Zanetti

Gopnik A., Il bambino filosofo, Torino, Bollati Boringhieri, 2009. 
Gregory M., Oliverio S., Philosophy for/with Children, Religious Education and Educa-

tion for Spirituality. Steps Toward a Review of the Literature, in Propuestas actuales 
en Filosofía para Niños / Family resemblances. Current proposals in Philosophy for 
Children, Madrid, Anaya, 2017, pp. 279-296.

Gunnarsson G. J., ‘I Don’t Believe the Meaning of Life is All That Profound.’ A Study of Ice-
landic Teenagers’ Life Interpretation and Values. [Diss.] Stockholm University, 2008.

Hartman S., Children’s Philosophy of Life. «Studies in Education and Psychology», 22. 
Stockholm, Stockholm Institute of Education, 1986. 

Hartman S., Children Searching for a Philosophy of Life. A retrospective Review of Six 
Research and Development Projects. In Ristiniemi J., Skeie G., Sporre K. (Eds.), 
Challenging life. Existential questions as a resource for education. Munster, Wax-
mann Verlag, 2018, pp. 21-45.	

Iori V., Quando i sentimenti interrogano l’esistenza. Orientamenti fenomenologici nel lav-
oro educativo e di cura, Milano, Guerini, 2006.

Kitchener R. 1990. Do children think philosophically? «Metaphilosophy», 21.4, pp. 427, 428. 
Lipman M., Sharp A. M., Oscanyan F. S., Philosophy in the Classroom, Philadelphia, 

Temple University Press, 1980.
McCall, C., Young children generate philosophical ideas, «Thinking», 1990, 8.2, pp.22-41. 

Reprinted in: M. Lipman (ed.), Thinking, Children and Education, Montclair, Kend-
all/Hunt, 1993, pp. 569-593.

Matthews G., The child as natural philosopher. In Lipman M., Sharp A. M., (eds) Growing 
up with Philosophy Philadelphia, Temple University Press, 1978, pp. 63-77.

Matthews G., Philosophy and the Young Child, Cambridge MA, Harvard University 
Press, 1980.

Matthews G., Dialogues with Children, Cambridge MA, Harvard University Press, 1984.
Matthews, G., The Philosophy of Childhood, Cambridge MA, Harvard University Press, 1994. 
Matthews G., Mullin M. The Philosophy of Childhood, 2023. In E. N. Zalta  (ed.), «The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy»  (Fall 2020 Edition), URL = https://plato.
stanford.edu/archives/fall2020/entries/childhood/.

Mortari L. La sapienza del cuore. Pensare le emozioni, sentire i pensieri, Milano, Raffaello 
Cortina, 2017.

Oliviero Ferraris, A. Le domande dei bambini, Milano, Rizzoli, 2000.
Pramling I. Johansson E., Existential Questions in Early Childhood Programs in Sweden: 

Teachers’ Conceptions and Children’s Experience, «Child & Youth Care Forum», 
24(2), April 1995.

Priest G., Francesco B., Zach W. Dialetheism. In E. N. Zalta, Nodelman U. (eds.),«The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy» (Summer 2023 Edition), URL = https://plato.
stanford.edu/archives/sum2023/entries/dialetheism/.

Pritchard M., Philosophy for Children. In E. N. Zalta (ed.), «The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy» (Summer 2022 Edition),URL = <https://plato.stanford.edu/archives/
sum2022/entries/children/>.

Ristiniemi, J., Skeie, G., & Sporre, K. (Eds.). (2018). Challenging life. Existential questions 
as a resource for education. Waxmann.

Rossi B. Pedagogia della felicità, Milano, Franco Angeli, 2016.



301

DOI: 10.36253/ssf-15769 | ISSN 2036-6981 (online)

L’infanzia di fronte all’abisso della ragione

Sainsbury R. M., Paradoxes, Cambridge University Press, 2009.
Sanna, V. (2020). Il bambino pensa a Dio? Infanzia e spiritualità incontrano la filosofia 

con i bambini. Tesi di laurea magistrale, Università di Bologna, Dipartimento di 
Scienze dell’Educazione.

Santi M., Ragionare con il discorso. Il pensiero argomentativo nelle discussioni in classe, 
Napoli, Liguori, 2006. 

Scipione L., Pretesti filosofici. Discutere e argomentare nella scuola primaria, Roma, Ani-
cia, 2023.

Sharp, A. M., L’ospedale delle bambole, Napoli, Liguori, 1999.
Szczepska-Pustkowska, M., Existential questions – the absent dimension of Polish reli-

gious education. Acta Universitatis Nicolai Copernici, «Pedagogika», 2020, 37. 85. 
10.12775/AUNC_PED.2019.006.

Shea P., Do we put what is precious at risk through philosophic conversation? (2017). In 
Gregory, M. R., Laverty M. J. (Eds.). In Community of Inquiry with Ann Margaret 
Sharp. London, Routledge, 2018, Chapter 12.

Sporre K., Children’s existential questions – recognized in Scandinavian cur-
ricula, or not?, «Journal of Curriculum Studies», 2022, 54:3, 367-383, DOI: 
10.1080/00220272.2021.1962982

Tamminen K., Existential Questions in Early Youth and Adolescence, Helsinki, University 
of Helsinki, 1988. 	

Thornton S., Gilbert B., Bleazby J., Graham M., Rethinking teacher preparation for teach-
ing controversial topics in a community of inquiry, in A. Kizel (a cura di), Philoso-
phy with children and teacher education: global perspectives on critical, creative and 
caring thinking, London, Routledge, 2022, pp. 240-252.

Turgeon W. C. , The Art and Danger of the Question: Its Place Within Philosophy for Children 
and Its Philosophical History, «Mind, Culture, and Activity», 22:4, 2015, 284-298. 

van der Leeuw K., Mostert P., Learning to operate with philosophical concepts, «Analytic 
Teaching», 8.1, 1987, pp. 93-99.

White J., The roots of philosophy, in A. P. Griths (ed.), The Impulses to Philosophise, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1992, pp. 73-88.

White J., Philosophy in Primary Schools?, «Journal of Philosophy of Education», Volume 
46, Issue 3, August 2012, Pages 449–460. 

Zanetti, L. ‘Why am I here? The challenges of exploring children’s existential questions in 
the community of inquiry’ «Childhood and Philosophy» 16 (36), 2020, 01-26. htt-
ps://doi.org/10.12957/childphilo.2020.47050

Zanetti, L, Altomonte, L, Sanna, V. (2021). ‘Perché esisto? I bambini rispondono alla 
grande domanda’. In Hamelin. «Storie figure pedagogia», anno 20, numero 50, 
giugno 2021, pp. 132-157.


